
79

Научная статья
УДК 392+7.031 
DOI: 10.31007/2306-5826-2025-4-2-67-79-89

ЭКОЛОГИЯ АРХАИЧНОЙ МУЗЫКИ ЧЕРКЕСОВ (АДЫГОВ) 
КАК АКТУАЛЬНАЯ ПРОБЛЕМА СОВРЕМЕННОГО ЭТНОМУЗЫКОЗНАНИЯ

Анджела Вячеславовна Гучева

Институт гуманитарных исследований – филиал Федерального государственного бюд-
жетного научного учреждения «Федеральный научный центр «Кабардино-Балкарский 
научный центр Российской академии наук», Нальчик, Россия, anggucheva@mail.ru, 
https://orcid.org/0000-0001-8683-9189

© А.В. Гучева, 2025

Аннотация. На основании сохранившихся материалов и образцов архаичной 
музыки раскрываются диалектные связи мира человека и мира природы, что позволя-
ет выявить истоки экологического сознания в музыке черкесов (адыгов). В своем об-
разном, символическом, аудиальном воплощении архаичная музыка рассмотрена как 
сжатый зашифрованный культурный код, образ, символ и знак мифа, а также как но-
ситель определенного мифологического сознания и культурной традиции, выполняю-
щая медиаторную функцию между миром человека, миром природы и миром божеств.

Установлено, что экологическая музыка возводит мир природы в эстетический 
объект традиции, транслирует мыслительные процессы человека, создает «активное 
пространство», санкционирует и сопровождает древние ритуалы, которые живописуют 
красочные природные пейзажи природного ландшафта, неба и земли. Символически 
это экологическая акция на обеззараживание ритуального пространства, санкциони-
рует выполнение определенных действий, воспринимается как призыв к сохранению 
исторического наследия, развивает эстетическое чувство человека, охватывает земное, 
небесное и водное пространство для сотворения «нового» мифа и прекрасных музы-
кальных иллюминаций.

Ключевые слова: черкесы, адыги, архаичная музыка, экология, природа, образы, 
символы, небо, земля, вода, день, ночь

Для цитирования: Гучева А.В. Экология архаичной музыки черкесов (адыгов) 
как актуальная проблема современного этномузыкознания // Вестник КБИГИ. 2025. 
№ 4-2 (67). С. 79-89. DOI: 10.31007/2306-5826-2025-4-2-67-79-89

Original article

ECOLOGY OF CIRCASSIANS (ADYGHES) ARCHAIC MUSIC 
AS AN ACTUAL PROBLEM MODERN ETHNOMUSICOLOGY

Andzhela V. Gucheva

Institute for the Humanities Research – Affi  liated Federal State Budgetary Scientifi c Establishment 
«Federal Scientifi c Center «Kabardino-Balkarian Scientifi c Center of the Russian Academy 
of Sciences», Nalchik, Russia, anggucheva@mail.ru, https://orcid.org/0000-0001-8683-9189

© A.V. Gucheva, 2025

Abstract. Based on surviving materials and samples of archaic music, we will attempt to 
uncover the dialectal connections between the human and natural worlds, as well as identify 
the origins of environmental awareness in Circassians (Adyghes) music. In its symbolic, 
fi gurative, and auditory expression, archaic music is examined as a compressed, encrypted 



80

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

cultural code, an image, symbol, and sign of myth, as well as a carrier of a specifi c mythical 
consciousness and cultural information of tradition, serving as a mediator between the world 
of man, the world of nature and the world of deities.

Our analysis revealed that ecological music: elevates the natural world to an aesthetic 
object of tradition, conveys human thought processes, creates an «active space», sanctions 
and accompanies ancient rituals, depicts colorful natural landscapes, sky, and earth, is an 
ecological action to disinfect ritual spaces, sanctions the performance of certain actions, is 
perceived as a call to preserve historical heritage, develops an aesthetic sense of beauty in 
man, embraces earthly, celestial, and aquatic space for the creation of a «new» myth and 
beautiful musical illuminations.

Keywords: Circassians, Adyghes, archaic music, ecology, nature, images, symbols, sky, 
earth, water, day, night

For citation: Gucheva A.V. Ecology of circassians (adyghes) archaic music as an 
actual problem modern ethnomusicology. Vestnik KBIGI = KBIHR Bulletin. 2025; 4-2 (67): 
79–89. (In Russ.). DOI: 10.31007/2306-5826-2025-4-2-67-79-89

Аудиальный и языковой материал позволяет выделить основные фрагменты 
взаимодействия мира человека и мира природы, чтобы реконструировать целую 
картину мира. Среди них выделяются, во-первых, Природа с ее животным и рас-
тительным мирами, Земля, Вода, Воздух и др. Во-вторых, важными являются ан-
тропологические данные человека, анатомия человека, его жесты, пластика, ин-
теллект. В-третьих, мы можем выделить такие важные составляющие как быто-
вые представления, куда входят такие понятия как жилище, стойбище, единицы 
измерения, меры длины, время, пространство, вес, одежда, различные трудовые 
процессы жизнедеятельности (выделка шкур, обработка шерсти, посев, уборка и 
обработка семян, плодов и овощей), домашняя утварь, посуда, игры, развлечения, 
спортивные развлечения, пища и др. В-четвертых, социальные отношения (семья, 
родственные связи, этикет). В-пятых, человек создал особый типы хозяйства: охо-
та, рыболовство и др. В-шестых, особое место во взаимодействии мира человека 
и мира природы выделяется духовная культура, которая охватывает: а) обряды, ве-
рования, суеверия, б) религиозные представления, в) космогонические представ-
ления и т.д. В-седьмых, речь, язык и т.д. 

В выделенных идеографических рубриках картины мира человека, можно от-
метить, что в ней природная составляющая преобладает над другими компонен-
тами и пронизывает все сферы жизнедеятельности человека. В изображенной кар-
тине мира человек не рассматривается отдельно от природы, он взаимодействует 
с ней и является ее важной частью. 

Благодаря постоянным поискам человек осознал, что он способен подчинять 
первозданные природные стихии, может воздействовать на живые организмы и 
растения при помощи «особых» песен и наигрышей. Природа раскрывается уже 
не извне, не как картинка для зрения, слуха и мозга, а как особый код внутри че-
ловека хранящий жизнепорождающие знания для оживления ее объектов. Музыка 
стала мотивировать человека к более близкому контакту с миром природы, к эко-
логичному выбору образа жизни, что привело к оформлению новых этических, 
правовых, социальных норм поведения и развитию нового движения нам извест-
ного как экологическое движение. Истоки научного направления экология музыки 
связаны с общей экологией и немецким биологом Эрнстом Геккелем (1834–1919) 
(Ernst Heinrich Philipp August Haeckel), который еще в 1866 г. в исследовании «Об-
щая морфология организмов» («Generelle Morphologie der Organismen») [Haeckel 
1866] в главе «Экология и хорология» ввел понятие «экология» и раскрыл ее со-
держание, предвосхитив большую часть того, что мы вкладываем в современное 
понятие «экология», тогда как сам термин «экология» вплоть до 1970 года в науч-
ной среде не использовался. 

Возвращаясь к вопросам экологии и человека, мы можем отметить, что уже 
во второй половине ХХ века, в связи с большим приростом населения на Земле и 



81

развитием научно-технического прогресса перед человечеством встал вопрос об 
экологической угрозе и необходимости заботы об окружающей природе, ее сохран-
ности в чистом и первозданном облике, о важности поддержания чистоты в мире, 
что потребовало от человека и общества изменения отношения к природе и ее 
природным ресурсам. 

В этой связи гуманитарная составляющая экологии в поиске путей сохране-
ния природы (закон, политика, техника, защита и др.), приобрела особую практи-
ческую надстройку, которая сейчас известна как хоррология, которая рассматри-
вает механизмы саморазрушения цивилизации. Смысл этого направления направ-
лен не на определение «конца» человека и цивилизации, а на расширение самого 
понятия «человек и цивилизация» в совокупности с «сотворенным» человеком 
новым миром. Конечно же, перспективы исчезновения человека, в нашем инфор-
мационном мире пугающие, но для нас важно понять то, что человек по своей 
природе, взаимодействуя с природой и находясь в обществе, стал проявлять свои 
«особые» способности к самотрансценденции, транслируя и реализовывая идеи 
из своего сознания в нечто радикально отличное от себя.

Экология музыки не стала исключением. Музыкальная экология как самосто-
ятельное научное направление оформилась значительно позднее. Этому предше-
ствовал поиск диалектических связей человека и окружающей среды, который 
привел к формированию новых научных направлений, которые занимают цен-
тральное место в современных гуманитарных науках. В частности, направление 
«экология культуры» было представлено и обосновано Д. Лихачёвым в ряде 
публикаций [Лихачев 1991: 3–8; Лихачев 2000], которое послужило катализато-
ром для возникновения нового культурологического направления, исследующего 
проблематику взаимоотношений человека и общества с природным миром.

Эти изыскания ученого получили дальнейшее развитие в работах Н. Маньков-
ской и оформились в концепцию экологической эстетики. Ее подход был направ-
лен на осмысление глобальных связей человека и природы в культурном контек-
сте. В работе «Эстетика постмодернизма» она вводит понятие «искусство окру-
жающей среды», определяя его как зону пересечения искусства и природы, где в 
процессе их взаимодействия возникают новые уникальные эстетические объекты 
Исаев [Маньковкая 2000].

Так сложилось, что на современном этапе ключевые вопросы музыкальной 
экологии связанные с проблемой взаимодействия музыки и экологии окружаю-
щей среды до сих пор остаются мало исследованными, несмотря на тесную взаи-
мосвязь этого научного направления с экологической философией, психологией, 
социальной экологией, экологической культурой, а также с педагогикой и эколо-
гией образования. 

В ландшафте музыкального искусства экологическая музыка предстает как са-
мобытный объект творчества, чья природа нашла отражение в работах компози-
торов самых разных школ и направлений. Среди тех, кто работал в этом направ-
лении, мы можем выделить О. Мессиана, П. Васкса, А. Хованесса, И. Кефалиди, 
Дж. Крама, Э. Денисова, В. Артёмова, П. Карманова, а также основоположника эко-
логического джаза П. Уинтера, виртуоза электронной музыки Китаро, а также мно-
жество композиций в стиле «нью-эйдж»*, содержащие медитативную и релаксаци-
онную музыку. Созданные «природные опусы»** наполнены звучанием «естествен-
ных» звуков природы (пение птиц, голоса животных, звуки ветра, дождя, шума воды 
и др.) и звуками различных электронных музыкальных инструментов. Использование
*  New age music – «музыка новой эпохи».
** Наибольший интерес для нас представляют следующие опусы: Мессиан О. «Пробуждение птиц» для 
фортепиано с оркестром, Васкс П. Квинтет для духовых инструментов «Музыка улетающим птицам» и 
симфония «Голоса» (II часть), Денисов Э. «Пение птиц», Артёмов В. Цикл для двух фортепиано «Лесные 
эскизы», Корндорф Н. «Ярило», Крам Дж. «Vox Balaenae» («Голос кита»), Уинтер П. «Колыбельная каньо-
на», Кефалиди И. «Vogelperspektive» (с нем. яз. «с высоты птичьего полёта») и др.

А.В. Гучева. Экология архаичной музыки черкесов (адыгов) как актуальная проблема ...



82

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

природных и ландшафтных средств выразительности, как и различных техниче-
ских приемов в этих произведениях, позволило их отнести к экологической музы-
ке. Их многообразность потребовала определенной систематизации, которую попы-
тался реализовать Е. Назайкинский в работах «Экология музыки» [Назайкинский 
1995: 8–18] и «Стиль и жанр в музыке» [Назайкинский 2003] и, определяющей ос-
новой его теории стала – человек, музыка, экология, стиль и жанр. 

Принадлежность сочинения к экологической музыке определяется совокуп-
ностью стилеобразующих факторов, которые реализуются на уровне формообра-
зования, звуковысотной и метроритмической организации, а также способов фак-
турного изложения музыкального материала, которые были проанализированы в 
работах Ц. Когоутека [Когоутек 1976], Ю. Евсюковой [Евсюкова 2012-1: 27–33; 
Евсюкова 2012-2: 26–31], К. Петрова [Петров 2000], Л. Мельникаса [Мельникас 
2000], М.А. Харлей [Harley 1996], Дж. Титона [Titon 2013] и др. 

Природосберегающая сущность культуры адыгов была основана на их детер-
минированности миром природы. Правила взаимодействия человека и природы 
строились на принципах адыгской этики и этикета, где человек в облагороженной 
форме создает вокруг себя особый мир, в котором все живое в природе, как и сама 
природа с ее обитателями, без особой необходимости не уничтожались, что спо-
собствовало формированию и поддержанию в обществе высокого уровня синер-
гизма. В это понимание входят нормы и правила, регулирующие отношения соци-
ума с природной средой, которые включают этические представления, а также ос-
нованные на них практические действия, которые нашли отражение еще в мифе. 
Поэтому правомерно рассмотреть истоки экологического сознания и экологиче-
ской этики взаимодействия человека и природы посредством архаичной музыки 
адыгов. Такой анализ представляет не только теоретический, но и научно-практи-
ческий интерес. Экологические вопросы теснейшим образом связаны с проблема-
ми формирования идентичности и коллективной защиты, вопросами об управле-
нии ресурсами и контроля мира природы, включая и другие аспекты практик жиз-
необеспечения этноса.

В анализе фактического материала используется метод суггестивного зритель-
но-ассоциативного и тембро-акустического восприятия звучащей музыки в соче-
тании с мифологическим сознанием адыгов. Методология исследования учитыва-
ет сложность исследуемого материала и в этой связи мы прибегаем к ассоциатив-
но-семантическому, сравнительно-историческому, структурно-семиотическому и 
этномузыкологическому подходу, адекватным объекту изучения. 

Еще с древности музыка адыгов, всегда отзывчивая к миру природы, вместе 
с тем всегда была исполнена самых грозных предчувствий и предостережений о 
ее возможной гибели. Конец природы представлялся как разлад и противостояние 
друг против друга стихий: вода стеной встает на огонь, бушующие морские воды 
сражаются с небесами, разгул стихии ввергает в борьбу вихри с вихрями, тучи с 
тучами, огонь с землей… Если изначально это противостояние человек воспри-
нимал как взаимодействие мощных сил мира природы с которыми он взаимодей-
ствовал посредством особого языка – музыки, то сейчас основную угрозу для них 
представляет сам человек.

Значительно позже музыка приобретет несколько самостоятельный интерес в 
контексте природы и общества, где она выступила аллегорией различных эмоци-
ональных потрясений, социальных процессов, военных коллизий, передавая ужа-
сы грядущего, связанные с промышленным развитием, загрязнением и уничтоже-
нием окружающей среды, социальными и гражданскими войнами, нравственны-
ми грехами человечества, эпидемиями и болезнями, а их поры внедрились в при-
роду и общество, породив мрачные предчувствия будущих судеб мира и начало 
пессимистичных страниц в жизни человечества связанных с самоуничтожением 



83

человеком самого себя. В этой страшной картине будущего особое место занимает 
музыка, которая выступает животворящей созидательной, очищающей силой и не 
просто откликается на голоса природы, вторит им, олицетворяет их как особый 
язык Вселенной, но и сама стремится стать частью природы, видя в этом для себя 
высшее предназначение способное спасти мир и человека от гибели. Музыка – это 
особый образ и акустический код традиции, культуры, искусства с высоким жиз-
ненным и эстетическим потенциалом, как бы изначально предполагающим прием 
развернутой и колоритной звуковой корреляции пространства и времени во вза-
имосвязи с определенным уровнем сознания человека. Собственно, «создав» му-
зыку и музыкальный инструмент человек ощутил себя «творцом» мира природы 
и предпринял множество попыток познать себя как творца. Для человека музыка 
стала интеллектуальным и звуковым кодом, эмоциональной средой и творческой 
лабораторией-коммуникацией создающей мир вторичных образов, смыслов, зна-
ков, систем и понятий в момент взаимодействия с природой и обществом. 

Музыка выступила тем мощным инструментом, который мог влиять на со-
знание и поведение человека, а на определенном этапе своего развития, вырабо-
тав специфические приемы, она стала оказывать влияние на природу, ее сохран-
ность, как в своем мире, так и в мире человека. Именно тогда человек создал му-
зыкальный инструмент – свирель (камыль). Камыль (къамыл – каб.-черк.; Scirpus 
lacustris – камыш озерный) – это старинная адыгская свирель традиционно изго-
тавливается из камыша, а в более позднее время из ружейного ствола; где и имя 
и внешний вид отправные точки экзегесиза музыкального инструмента [Гучева 
2022: 655–656]. Ствол камыля цилиндрический или, чаще, конусообразный, не-
сколько сужающийся к нижнему концу, – в зависимости от материала, из кото-
рого он сделан. У нижнего конца располагаются два-три игровых отверстия. Ка-
мыль также изготавливают из тростника, дерева или железа. Деревянный камыль 
делают из цельного гладкого прута кустарниковой поросли, к примеру, молодой 
поросли фундука. Ровную ветку разрезают пополам, вынимают сердцевину (в ос-
новном сердцевину выжигают проволокой) и скрепляют обе половинки с помо-
щью коры дикой черешни или фундука [Гучева 2020: 71]. 

Сам момент создания музыкального инструмента уникален. В нем запечат-
лен отпечаток мировоззренческого, психологического и ментального миропоряд-
ка, где божественная тайна полунедостоверностью и, так сказать, неочевидность 
очевидным образом позволяет человеку получить от природы природное для того, 
чтобы воздействовать на природу и ее стихии и, при этом, максимально не при-
нося ей вред. Мы не случайно затронули такой аспект, как создание музыкально-
го инструмента и, соответственно, окультуривание природного звука, который на-
шел свое отражение в героическом эпосе «Нарты»; он повествует, будто «герой 
нарт Ашамез во время охоты, устав, заснул под деревом в лесу. Ничто не могло 
разбудить героя. И только каким-то необыкновенным звукам оказалось это под 
силу. Звуки эти издавала сломанная ветка, в которой черви выточили сердцеви-
ну и образовали несколько дырочек в коре, сквозь которую дул ветер. Так и рож-
дались звуки. Ашамез, срезав ветку, подул в нее, и из нее полилась музыка. С тех 
пор Ашамез прослыл среди нартов искусным музыкантом. Камыль Ашамеза имел 
белый и черный концы. Если подуть в белый конец – мир расцветал, умножались 
стада и возрастал урожай» [Нарты 1974: 259]. Если подуть в черный конец – зем-
ля пустела, погибали звери: «…Свирель у Ашамаза была не простая. То была сви-
рель Тхаголеджа, бога плодородия. Один конец у свирели был белый, другой – 
черный. Песня, что лилась через белый конец, не похожа на ту, что лилась через 
черный. Дует Ашамаз в белый конец, и жизнь становится цветущей, изобильной, 
а подул бы в черный – исчезла бы радость на земле, повяли бы травы, погибли бы 
люди и животные» [Нарты 1974: 259]:

А.В. Гучева. Экология архаичной музыки черкесов (адыгов) как актуальная проблема ...



84

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

Ашэмэзу лIы пхъашэм,
Ашэ и къуэу бжьамияпщэм
И бжьамийр къызэкъуех,
Гум хыхьэ пшыналъэр зэфIещ1э.
ЩIыр арыххэу мэщхъуантIэ,
Жыгхэр къотIэп1, мэгъагъэ,
Удз гъэгъахэр щхъуэкIэплъыкIэщ.
ХьэкIэкхъуэкIэхэр къопсэуж… [Нарты 1957: 283].

Взял Ашамез справедливый
Жизни источник – свирель,
Тихо запел свой счастливый,
Свой задушевный напев.
Он на свирели играет, – 
И оживает земля, долы, поля расцветают,
Вновь улыбаются лица.
Веселы звери и птицы, снова струится река…[Нарты 1957: 275–276].

(Перевод с кабардинского В. Звягинцевой)

Данный фрагмент показывает, что гибели человека предшествует уничтоже-
ние природы и всех обитателей на Земле, так как во всех этих событиях, стираю-
щих грани между человеком и природой, ощущается первоначальная воля того, 
кто дал музыкальный инструмент в руки человека. Вообще между человеком и 
природой обнаруживается какая-то тайная общность, двойственность и противо-
речивость. Ведь любой конфликт человека с миром природы заведомо был пре-
допределен его гибелью, поэтому он стремился к экологически мирному сосуще-
ствованию с этим миром, как и с его обитателями. 

Показательно, что загадочная и животворная сила музыки, внезапно одушев-
ляющая природу, выдает и свою смертоносную враждебность ко всему живому, 
ее цель не только оживить, возродить, дать новую жизнь, но и умертвить, обездви-
жить, разрушить, забрать с собою в хаос, уничтожить все живое. 

Возвращаясь к свирели, мы можем говорить о мифологической лиминальности 
музыкального инструмента, так как камыль озвучивал каждый отрезок простран-
ства и времени, конвенционально олицетворяя нечто иное, чем музыка. В космо-
логической символике камыль занимал центральное место, а звучавший на нем 
наигрыш, нечто большее, чем может показаться, и часто значительно большее –
это особая сила природы и мощных сил стихий заключенных в хрупком корпусе 
инструмента. 

Камыль стал проводником между человеком, миром природы и ее стихиями. 
Благодаря свирели мы можем услышать звуки восхищения ночному небу, полно-
чи, утренней заре, солнцу, луне, звездам, земле, речным и морским водам, различ-
ным природным явлениям и т.д. Ночью при лунном свете, как и в солнечный день 
на земле (поля, луга, леса и др.) под открытым небесным сводом проводились 
праздничные действа посвященные божествам пантеона. Небо (уафэ) олицетво-
ряло воздушную стихию в адыгской мифологической традиции. Небо наиболее 
архаичное божество и оно одним из первых приобрело пространственные харак-
теристики в мифологической картине мира. Являясь местом обитания космого-
нических божеств, солнца (дыгъэ), луны (мазэ), звезд (вагъуэ), оно стало источ-
ником жизни, света и плодородия и под его покровительством находилась земля, 
природа, погода и фактически все пространство, поэтому небо изначально вос-
принималось в мифе хозяином верхнего мира. К небу обращались с различными 
просьбами и общение с ним, могло одарить различными благами, здоровьем, си-
лой, властью, удачей в промысле, удачей на охоте, победой над врагом, а также 
оно могло и покарать за неблаговидные проступки.



85

В звуках наигрыша во время вечернего ритуального «убаюкивания/усыпле-
ния» стада овец – «Мэлгъэжей», слышно пленительное и благозвучное обраще-
ние к небу, луне и ночи. Здесь же обнаруживаются их бинарные позиции – земля, 
солнце и день, которые оживают во время звучания наигрыша «Мэлегъажьэ» в 
одноименном ему ритуальном выгоне отар на пастбища. 

В двух наигрышах нашли живое равновесие фундаментальные вопросы, кото-
рые бесконечно ставил человек о себе, о жизни и ее возрождении после смерти, о 
его нахождении в мире природы. Жизнь и смерть, день и ночь, солнце и луна, свет 
и тьма – это смысловое двуединство мифотворения в которых человек достигает 
равновесия с миром природы не нарушая его, а уважая пределы, обозначающие 
важные исторические формы жизни человека, повышая его образ жизни и куль-
турный уровень развития в единстве и гармонии с природой.  

Звучание ритуального наигрыша «Мэлгъэжей» ассоциируется с ночью как за-
вершение, рубеж, символическая смерть, гибель, но это не конец, а временной ру-
беж, за которым следует рождение нового, преображение или рождение «новой» 
жизни. Ассоциативно, звучащий наигрыш можно соотнести с сакральной смер-
тью или экологической катастрофой, где каждый звук мелодии способен привести 
к гибели всего живого на земле, тем самым подводит человека к размышлениям 
об агностическом отношении к жизни и подводит к страху фатальной или реаль-
ной физической смерти. С другой стороны, многократно повторяющаяся мелодия 
наигрыша в низком регистре рисует нам «звуко-тембральную» и «зрительную» 
образ-картину передавая цвета и оттенки красочного ночного неба, звуки легкого 
дуновения ветра и шелеста травы и листьев мира природы в котором нет страха 
гибели. Наигрыш также транслирует чувство бесконечного времени и безгранич-
ного пространства через особый акустический эффект – тембромотив, который 
своими звуками обволакивает и защищает небо, землю, животных и растения от 
мыслимой гибели. 

Как показывает врачевальная практика адыгов, звучавший в загоне наигрыш 
мог предохранить и защитить стада овец от болезней, а также от мышей и других 
грызунов, которые являлись переносчиками различных болезней. Конечно же, в 
XXI веке источник происхождения многих болезней и подобного «обеззаражива-
ния» утратил свою экзотичность, потерял конкретику, а многие болезни преврати-
лись в фантасмагорию, символ. Тем не менее, мы имеем право проводить подсо-
знательную связь с древними представлениями о примитивном врачевании в про-
шлом, где многие гипотезы невольно вызывают в памяти привычный набор сте-
реотипов взаимодействия человека с миром природы и ее обитателями – от стан-
дартного повествования о болезнях и эпидемиях, которые в современной медици-
не и ветеринарии облачены сейчас во множество симптомов, способов борьбы с 
ними, в огромном выборе средств для лечения и мер предосторожности, которые 
были заложены еще в древности. Несмотря на компетентность и осведомленность 
человека, в любом случае и сейчас и, в древности неподготовленных болезнь за-
стигает врасплох, хотя и те, кто соблюдает меры предосторожности, также стано-
вятся ее мишенями.

Колоритное звучание камыля в низком тембре – это «своего рода криптограм-
ма и идеография экологической музыки, которая требует интерпретации и рас-
шифровки, и в данном случае – это фактически одно и то же. Это вызвано отча-
сти, во-первых, эстетико-звуковыми задачами передачи координат «чистого» про-
странства, свободы в Вечности, во-вторых, ритуальный наигрыш, выступая вер-
бальным текстом ритуала, должен использовать все возможности и средства му-
зыки, как для магического лечения и как средство для лечения, чтобы защитить 
стадо от любой напасти и болезни, и, в-третьих, это попытка смоделировать мо-
мент «перетекания» из одного пространства в другое для передачи сакральной 
идеи момента творения мифа в нейтрально-промежуточном пространстве, но при 

А.В. Гучева. Экология архаичной музыки черкесов (адыгов) как актуальная проблема ...



86

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

этом сохраняя собственный пульс и темп для защиты животных и природы» [Гу-
чева 2021: 31]. Это элементарная и неявная форма магии, которая продолжала 
жить, но так до конца и не была осознана, тем не менее, она была способна со-
хранить мир человека и мир природы в ее «лучшем» экологическом понимании 
и состоянии. Под магией мы здесь понимаем, собственно, наигрыш, звуки кото-
рого выступают в качестве особой врачевальной коммуникации, способной под-
держивать здоровье домашних животных, а тембр и тоновая магия звучащего ин-
струмента может интерпретироваться как баланс, а иногда и резонанс особой ау-
диальной магии, приносящей добро и сохраняющей жизнь человека, природы и 
ее обитателей. 

При анализе двух ритуальных наигрышей «Мэлгъэжей» и «Мэлегъажьэ» с по-
зиции экологии музыки, мы убеждается в том, что в них заложено важнейшее 
стремление к познанию и сохранению первозданной природы в девственно «чи-
стом» состоянии. В мифотворчестве они имеют собственную цветосимволику и 
связываются с понятиями мистической и ритуальной жизни, сакральной смерти 
и представлениями об умирании и возрождении. Ритуал «Мэлегъажьэ» ассоции-
руется с белым цветом, в то время, как ритуал «Мэлгъэжей» образует антитети-
ческую пару и связывается с черным цветом, соответственно, такая же цветовая 
градация относится к используемым ритуальным наигрышам. Данные концепты 
цвето- и звуковосприятия обеих ритуалов и ритуальных наигрышей основаны на 
символической ценности и семантической оппозиции, которые входят в основу 
экофилософских взглядов на взаимодействие экологии и музыки и, создают чув-
ство общности между природой и человеком. Именно экологические концепции 
лежат в основе поиска и обретения гармоничного единства музыки, человека и 
природы, раскрываются в процессе их динамичного взаимодействия и синтезиро-
вания для обретения культурной целостности и ценности. В любом случае, вся-
кая болезнь несла зло как человеку, так и животным, что порождало страх, было 
окутано таинственностью и воспринималось как заразная и всё уничтожающая, 
пусть и не в буквальном, но в экологическом и нравственном смысле. А контакт, 
как с человеком, так и животным, страдающим от недуга, всегда считался злове-
щим и таинственным, неизменно воспринимался как проступок, наказание, хуже 
того – нарушение табу в общении с миром природы. Возможно, поэтому оба наи-
грыша в адыгской традиции наделены магической таинственной властью и силой 
природных стихий, а их звуки обладали действием врачевания и, одновременно, 
могли как принести спасение, так и навлечь несчастье, хворь, испортить поголо-
вье стада, помешать получению хорошего приплода, загрязнить природный ланд-
шафт и т.д. Музыка не только действовала в полном согласии с воображением и 
выражала замысел человека, но и наделялась особой магической силой, чтобы 
творить добро и очищать природу. Таким образом, звучавшая музыка в музыкаль-
ной традиции приобрела уже статус экологического тотема. 

Если кропотливо восстановить на первоначальном уровне все функции, нако-
пленные в бессознательном вокруг образа свирели – камыля, то можно лучше по-
нять символы экологии музыки, экологии жизни и экологии смерти как сакраль-
ной, так и реальной. Глубинное воображение при звуках наигрыша, подключив 
свои важнейшие сакральные и магические функции, вовлекали и обволакивали 
территорию взаимодействия и проекции трех миров для свободного «перемеще-
ния» звуков свирели между мирами, где камыль и звучавшие на нем наигрыши вы-
ступили как – символ сакральной чистоты, символ сакрального порядка, символ 
неба, символ земли, символ сакральной смерти, символ жизни всех трех миров. 

Таким образом, от звучащей музыки мы обращаемся к целостному аудиально-
му отображению природы в системе экологической взаимозависимости человека 
и предметных деталей мира природы. Открывшиеся с новой стороны адыгская 
свирель и архаичные наигрыши, представили нам мир человека в новых звуковых 



87

красках, которые способны открывать нереализованные резервы глубинной кра-
соты мира природы, мира человека и мира музыки. 

Звучащая музыка и музыкальный инструмент возводят мир природы в эстети-
ческий объект традиции с собственными чувствами и эмоциями. Их звучание соз-
дает ощущение сопричастности к его многообразным проявлениям, помогая че-
ловеку восстановить утраченную гармонию, ощутить себя частицей целого, при-
общиться к природной мудрости, через непосредственное взаимодействие. Они 
транслируют мыслительные процессы человека и рождают внутреннюю фило-
софию, структурируя и «проявляя» экологически чистое пространство и время 
мифа: во-первых, создают «активное пространство», во-вторых, санкционируют 
и сопровождают древние ритуалы, в-третьих, живописуют красочные природ-
ные пейзажи природного ландшафта, неба, земли, в-четвертых, это экологиче-
ская акция на обеззараживание ритуального пространства, в-пятых, звуки наи-
грыша предназначены для выполнения определенных действий, в шестых, звуки 
свирели и наигрышей воспринимаются как призыв к сохранению историческо-
го наследия, в-седьмых, экспериментирование с экологически чистым природным 
звуком, развило эстетическое чувство прекрасного человека, в-восьмых, создава-
емое камылем и наигрышем музыкальное пространство, охватывает земное, не-
бесное и водное пространство мифа, которое всегда открыто для сотворения «но-
вого» мифа и прекрасных музыкальных иллюминаций.

Экологическая музыка – целая система эстетических, акустических, враче-
вальных, противоэпидемиологических законов сочетания разных мотивов в ре-
альном мире человека, в котором в единое целое собираются такие необходимые 
для его жизни элементы как – земля, вода, небо, день, ночь, объекты природы для 
создания идеальной картины мира человека. В них господствует так жизненно 
необходимая для человека чистая природа – реки, поля, леса, здоровые обитате-
ли растительного и животного мира. Мы рассмотрели особую группу инструмен-
тальных наигрышей, которые до этого не изучались как «особые» наигрыши со-
действовавшие человеку, чтобы взаимодействовать с миром природы, трансли-
руя особый способ звукового ландшафтного запечатления дня, ночи, неба, земли, 
воды, а также «предельных» состояний мира, жизни, смерти и души человека, вы-
рывающихся за грань слышимой, видимой и осязаемой сакрализованной экологи-
чески чистой природы. Такого рода «чистые» звуковые ландшафты в особенности 
благоприятны для изучения законов равновесия и экологического взаимодействия 
человека и природы, не только как воображаемые вторичные образы мира мифа, 
а как реальные современные образы индустриального и цифрового мира техники, 
общества, культуры, но и пересоздающего саму первозданность «новой» чистой 
природы, где человек открывает внутри себя «чистую» природу и «чистую» Зем-
лю, которую он сохранит для новых поколений. 

Все эти темы входят в проблему экологически чистого взаимодействия чело-
века с миром природы и заслуживают отдельного рассмотрения. Тогда как затро-
нутая нами тема поиска истоков тембро-аудиального «очищения» и взаимодей-
ствия человека и природы, нами рассмотрена как особая форма медитации, где 
звучащая музыка транслирует взаимоотношения и взаимовлияния экологическо-
го сознания человека и окружающего мира, которые важно исследовать в этиче-
ском, гносеологическом, мифологическом, этномузыкологическом и экологиче-
ском аспектах. 

Резюмируя вышеизложенное, хотим отметить, что музыкальная экология ады-
гов – сложное и многогранное явление, которое предстоит постичь, а «новая» му-
зыка современного мира никогда не разрывается с истоками прошлых достиже-
ний. Уважение к эстетике архаичной музыки прошлого дает силы творить пре-
красное настоящее.

А.В. Гучева. Экология архаичной музыки черкесов (адыгов) как актуальная проблема ...



88

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

Список источников и литературы

Haeckel 1866 – Haeckel E. Generelle Morphologie der Organismen. Allgemeine grundzüge 
der organischen formen-wissenschaft, mechanisch begründet durch die von charles Darwin re-
formirte descendenz-theorie. Allgemeine anatomie der organismen. Bd. 1. Berlin: Druck und 
Verlag von Georg Reimer, 1866. 626 р.

Harley1996 – Harley M.A. Notes on Music Ecology: As a New Research Paradigm. Los An-
geles: University of Southern California [Электронный ресурс] http://www.wfae.proscenia.net/ 
library/articles/harly_paradigm.pdf (Дата обращения: 22.08.2025). 

Titon 2013 – Titon Jeff  T. Music and Sustainability: An Ecological Viewpoint. The World of 
Music // Ecology, Economy, and Music. 2013. [Электронный ресурс] http://sustainablemusic.
blogspot. com.au/ (Дата обращения: 14.07.2025). 

Гучева 2020 – Гучева А.В. Картины мира черкесов (адыгов): музыка, танец, слово. Мо-
сква: ООО «Научтехлитиздат», 2020. 216 с.

Гучева 2021 – Гучева А.В. Символизм и концепция иммерсивности музыкальной 
картины мира черкесов (адыгов) // История науки и техники. № 7. М., 2021. С. 28–34. 
DOI: 1025791/intstg.7.2021.1300.

Гучева 2022 – Гучева А.В. Камыль // Адыги: Адыгейцы. Кабардинцы. Черкесы. Шап-
суги / отв. ред. А.Х. Абазов, Ю.Д. Анчабадзе, А.В. Кушхабиев, М.М. Паштова; Ин-т этно-
логии и антропологии им. Н.Н. Миклухо-Маклая РАН; Кабардино-Балкарский научный 
центр РАН; Адыгейский республиканский ин-т гуманитарных исследований им. Т.М. Ке-
рашева. М.: Наука, 2022. 870 с. (Народы и культуры). С. 655–660. 

Евсюкова 2012-1 – Евсюкова Ю. Природа и искусство: особенности композиции в эколо-
гической музыке // Южно-Российский музыкальный альманах. № 2. М., 2012. С. 27–33.

Евсюкова 2012-2 – Евсюкова Ю. Экология музыки как актуальная проблема современ-
ного музыкознания // Проблемы музыкальной науки. № 3. Уфа, 2012. С. 26–31.

Когоутек 1976 – Когоутек Ц. Техника композиции в музыке XX века. М.: Музыка, 
1976. 368 с.

Лихачев 1991 – Лихачев Д. Экология – проблема нравственная // Наше наследие. М., 
1991. № 1. С. 3–8.

Лихачев 2000 – Лихачев Д. Экология культуры // Русская культура. М.: Искусство, 
2000. 440 c.

Маньковская 2000 – Маньковская Н. Эстетика постмодернизма. СПб.: Алетейя, 
2000. 347 с.

Мельникас 2000 – Мельникас Л. Экология музыкальной культуры. М., 2000. 324 с.
Назайкинский 1995 – Назайкинский  Е. Экология и музыка // Музыкальная академия. 

М., 1995. № 1. С. 8–18.
Назайкинский 2003 – Назайкинский Е. Стиль и жанр в музыке. М.: Владос, 2003. 248 c.
Нартхэр 1957 – Нартхэр. Адыгэ эпос. Нарты. Адыгский эпос. М.: Госиздат, 1957. 528 с.
Нартхэр 1974 – Нартхэр. Адыгэ лIыхъужь эпос. Нарты. Адыгский героический эпос. 

М.: Главная редакция восточной литературы издательства Наука, 1974. 415 с.
Петров 2000 – Петров К.М. Экология и культура: Учебное пособие. СПб.: Изд-во 

С-Петер. ун-та, 2000. 358 с.

References

HAECKEL E. Generelle Morphologie der Organismen. Allgemeine grundzüge der or-
ganischen formen-wissenschaft, mechanisch begründet durch die von charles Darwin reformirte 
descendenz-theorie. Allgemeine anatomie der organismen. Bd. 1. Berlin: Druck und Verlag von 
Georg Reimer, 1866. 626 р. (In German)

HARLEY M.A. Notes on Music Ecology: As a New Research Paradigm. Los Angeles: Uni-
versity of Southern California [Elektronnyj resurs] http://www.wfae.proscenia.net/ library/arti-
cles/harly_paradigm.pdf (Data obrashcheniya: 22.08.2025). 

TITON J.T. Music and Sustainability: An Ecological Viewpoint. The World of Music // Ecol-
ogy, Economy, and Music. 2013. [Elektronnyj resurs] http://sustainablemusic.blogspot. com.au/
(Data obrashcheniya: 14.07.2025). 

GUCHEVA A.V. Kartiny mira cherkesov (adygov) muzyka, tanec, slovo [Pictures of the 
world of the Circassians Adyghe) music, dance, word]. Moskva: Nauchtekhlitizdat, 2020. 216 p.
(In Russian)



89

GUCHEVA A.V. Simvolizm i koncepciya immersivnosti muzykal’noj kartiny mira cherkesov 
(adygov) [Symbolism and the concept of immersion in the musical picture of the world of the 
Circassians (Adyghe)] // Istoriya nauki i tekhniki. № 7. Moskva, 2021. P. 28–34. DOI: 1025791/
intstg.7.2021.1300. (In Russian)

GUCHEVA A.V. Kamyl’ [Kamyl] // Adygi: Adygejcy. Kabardincy. CHerkesy. SHapsugi 
[Adyghe: Adyghe. Kabardians. Circassians. Shapsugs] / otv. red. A.H. Abazov, YU.D. 
Anchabadze, A.V. Kushkhabiev, M.M. Pashtova; In-t etnologii i antropologii im. N.N. Mikluho-
Maklaya RAN; Kabardino-Balkarskij nauchnyj centr RAN; Adygejskij respublikanskij in-t 
gumanitarnyh issledovanij im. T.M. Kerasheva. Moskva: Nauka, 2022. 870 p. (Narody i 
kul’tury).  P. 655–660. (In Russian)

EVSYUKOVA Y.U. Priroda i iskusstvo: osobennosti kompozicii v ekologicheskoj muzyke // 
YUzhno-Rossijskij muzykal’nyj al’manah. № 2. Moskva, 2012. P. 27–33.

EVSYUKOVA Y.U. Ekologiya muzyki kak aktual’naya problema sovremennogo muzykoz-
naniya // Problemy muzykal’noj nauki. № 3. Ufa, 2012. P. 26–31.

KOGOUTEK C. Tekhnika kompozicii v muzyke XX veka. Moskva: Muzyka, 1976. 368 p.
LIHACHEV D. Ekologiya – problema nravstvennaya // Nashe nasledie. Moskva, 1991. 

№ 1. P. 3–8.
LIHACHEV D. Ekologiya kul’tury // Russkaya kul’tura. Moskva: Iskusstvo, 2000. 440 p.
MAN’KOVSKAYA N. Estetika postmodernizma. Sankt-Peterburg: Aletejya, 2000. 347 p.
MEL’NIKAS L. Ekologiya muzykal’noj kul’tury. M., 2000. 324 p.
NAZAJKINSKIJ E. Ekologiya i muzyka //Muzykal’naya akademiya. Moskva,1995. № 1. 

P. 8–18.
NAZAJKINSKIJ E. Stil’ i zhanr v muzyke. Moskva: Vlados, 2003. 248 p.
Narther. Adyge epos. Narty. Adygskij epos [Nartkher. Adyghe  epos. Narty. Adyghe epic]. 

Moskva: Gosizdat, 1957. 528 p. (In Russian)
Narther. Adyge l1yh”uzh’ epos. Narty. Adygskij geroicheskij epos [Narthar. Adyge l1ykhuzh 

epic. Sled. Adyghe heroic epic]. Moskva: Glavnaya redakciya vostochnoj literatury izdatel’stva 
Nauka, 1974. 415 p.

PETROV K.M. Ekologiya i kul’tura: Uchebnoe posobie. Sankt-Peterburg: Izd-vo S-Peter. 
un-ta, 2000. 358 p.

Информация об авторе
А.В. Гучева – кандидат исторических наук, доцент, старший научный сотрудник сек-

тора этнологии и этнографии.

Information about the author
A.V. Gucheva – Candidate of Historical Sciences (PhD), Assistant Professor, Senior 

Researcher of the Ethnology and Ethnography Sector.

Статья поступила в редакцию 17.11.2025; одобрена после рецензирования 24.12.2025; 
принята к публикации 29.12.2025.

The article was submitted 17.11.2025; approved after reviewing 24.12.2025; accepted for 
publication 29.12.2025.

А.В. Гучева. Экология архаичной музыки черкесов (адыгов) как актуальная проблема ...


