
173

Научная статья
УДК 398.21
DOI: 10.31007/2306-5826-2025-4-2-67-173-184

КАРАЧАЕВО-БАЛКАРСКИЕ ПЕСНИ-ПРИЧИТАНИЯ (САРЫНЛА)
В СТРУКТУРЕ ПОХОРОННО-ПОМИНАЛЬНОЙ ОБРЯДНОСТИ 

Жаухар Магомедовна Локьяева
 
Институт гуманитарных исследований – филиал Федерального государственного бюд-
жетного научного учреждения «Федеральный научный центр «Кабардино-Балкарский 
научный центр Российской академии наук», Нальчик, Россия, lokyaeva.zh@mail.ru. 
https: orcid.org/ 0000-0003-1599-4397

© Ж.М. Локьяева, 2025

Аннотация. Статья посвящена анализу карачаево-балкарских песен-причитаний 
(сарынла) как неотъемлемой части похоронно-поминальной обрядности, отражающей 
традиционные представления о жизни и смерти, культе предков и нравственном дол-
ге живых перед ушедшими. Материалом исследования послужили тексты песен-пла-
чей из архива и фоновидеотеки Института гуманитарных исследований КБНЦ РАН. 
В работе применены гносеологический, сравнительно-сопоставительный и историко-
культурологический методы. Особое внимание уделено композиционно-поэтическим 
особенностям жанра: мотивам скорби и прощания, структуре обращения к умерше-
му, формульной образности, системе эпитетов, а также функциональной роли жен-
щины-плакальщицы (сарынчы) в структуре обряда. Проведенный анализ показывает, 
что песни-причитания выполняли ритуально-магическую и социально-регулятивную 
функции, закрепляя ценностные ориентиры, связанные с честью, долгом и родовой 
памятью. Они также способствовали трансляции духовно-культурных и этнолингви-
стических знаний. Отмечается значительная трансформация древнейшего комплекса 
похоронно-поминальной обрядности, связанная с изменениями в сфере религиозной и 
социально-общественной жизни карачаевцев и балкарцев. В то же время в современ-
ном бытовании наблюдается сохранение отдельных элементов данного жанра, продол-
жающих выполнять психотерапевтическую и коммуникативную функции в процессе 
переживания утраты. Полученные результаты могут найти применение при дальней-
шем, более углубленном изучении духовной культуры карачаевцев и балкарцев и вос-
создании картины эволюции похоронно-поминальной обрядности этноса.

Ключевые слова: песни-причитания, карачаевцы, балкарцы, похоронно-поминаль-
ная обрядность, женщина-плакальщица, социально-регулятивная функция, духовно-
культурные ценности

Для цитирования: Локьяева Ж.М. Карачаево-балкарские песни-причитания (са-
рынла) в структуре похоронно-поминальной обрядности // Вестник КБИГИ. 2025. 
№ 4-2 (67). С. 173–184. DOI: 10.31007/2306-5826-2025-4-2-67-173-184

Original article

KARACHAY-BALKARIAN LAMENT SONGS (SARYNLA)
IN THE STRUCTURE OF FUNERAL AND MEMORIAL RITUALS

Zhauhar M. Lokyaeva

Institute for the Humanities Research – Affi  liated Federal State Budgetary Scientifi c Establishment 
«Federal Scientifi c Center «Kabardino-Balkarian Scientifi c Center of the Russian Academy 
of Sciences», Nalchik, Russia, lokyaeva.zh@mail.ru, https://orcid.org/ 0000-0003-1599-4397

© Zh.M. Lokyaeva, 2025



174

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

Abstract. The article is devoted to the analyzes of karachay-balkarian lament songs 
(sarynla) as an integral part of funeral and memorial rites, refl ecting traditional notions 
of life and death, ancestor worship and the moral duty of the living to the departed. The 
research material consists of lament song texts from the archive and audiovisual library of 
the Institute of humanitarian researches of the Kabardino-Balkarian scientifi c center of the 
Russian academy of sciences. The study employs epistemological, comparative, and historical-
cultural methods. Particular attention is paid to the compositional and poetic features of the 
genre: motifs of grief and farewell, the structure of the address to the deceased, formulaic 
imagery, the system of epithets and the functional role of the female mourner (sarynchy) 
in the structure of the ritual. The analysis demonstrates, that lament songs served ritual-
magical and socio-regulatory functions, reinforcing value orientations, associated with 
honor, duty and ancestral memory. They facilitated the dissemination of spiritual, cultural 
and ethnolinguistic knowledge. Signifi cant transformations in the ancient complex of funeral 
and memorial rites, linked to changes in the religious and social life of the karachays and 
balkarians, have been observed. At the same time, individual elements of this genre persist 
in modern practice, continuing to serve psychotherapeutic and communicative functions 
in the grieving process. The results may be applied in further, more in-depth studies of the 
spiritual culture of karachays and balkarians and in reconstructing the evolution of funeral 
and memorial rites of this ethnic group.

Keywords: lament songs, karachays, balkarians, funeral and memorial rituals, female 
mourner, socio-regulatory function, spiritual and cultural values

For citation: Lokyaeva Zh.M. Кarachay-balkarian lament songs (sarynla) in the structure 
of funeral and memorial rituals. Vestnik KBIGI = KBIHR Bulletin. 2025; 4-2 (67): 173–184. 
(In Russ.). DOI: 10.31007/2306-5826-2025-4-2-67-173-184

Похоронно-поминальные обряды карачаевцев и балкарцев, аналогично риту-
альным традициям многих народов, включают лирико-поэтическое сопровожде-
ние, представляющее собой устойчивый элемент духовной культуры, регулиру-
ющий эмоционально-ценностное восприятие смерти и социальное выражение 
коллективной памяти. 

В народной традиции подобные произведения известны под различными на-
званиями (сарын «песня-плач, причитание» [КъМТАС III 2005: 75], сарнау «ры-
дание, причитание, плач» [КъМТАС III 2005: 72–73], сыйыт «плач по умершему, 
оплакивание» [КъМТАС III 2005: 259], жиляу «плач» [КъМТАС I 1996: 907], кюй 
«грустная, печальная, унылая песня» [КъМТАС II 2002: 406], песня-горевание), 
что отражает региональные и диалектные особенности, а также нюансы локаль-
ной обрядовой практики.

Объектом изучения в данной статье стали обрядовые песни-причитания са-
рынла.

Следует отметить, что образцов данного жанра народной поэзии зафиксиро-
вано незначительное число, что во многом объясняется спецификой условий его 
бытования. «Скудность материала объясняется, видимо, и трудностью записи это-
го жанра народной поэзии. Если запись производится синхронно с похоронами, то 
непременно возникнут соответствующие помехи, связанные с неудобствами втор-
гаться в мир внутренних горестных переживаний исполнителя. Если же запись 
проводится post factum по просьбе собирателя, информатор ввиду условности си-
туации часто не способен воспроизвести адекватный полноценный причет» [Та-
багуа 2012: 81–82].

Несмотря на обозначенные сложности, в рукописном архиве и фоновидео-
теке ИГИ КБНЦ РАН усилиями предыдущих поколений ученых-гуманитариев, 
писателей и журналистов, а также энтузиастов родной культуры был накоплен 
определенный эмпирический материал, позволяющий провести предварительный 
анализ. К сожалению, из этических и эстетических соображений, из-за ориенти-
рованности на широкую, в том числе детскую, аудиторию, а также ввиду слабой 
фиксации образцов рассматриваемого нами жанра, в фольклорных сборниках ра-
нее подобные тексты не публиковались. Что касается их научного осмысления, 



175

приходится констатировать, что в карачаево-балкарской фольклористике все еще 
нет серьезных обобщающих работ в этой области. В большинстве трудов данный 
сегмент устной словесности карачаевцев и балкарцев обходится стороной [Кара-
ева 1961; Ортабайланы 1987; Хаджиланы 1996; Биттирланы 1997; Холаев 1981; 
Урусбиева 2001 и др.]. Отдельные упоминания и краткая характеристика встреча-
ется в подготовленном Т.М. Хаджиевой разделе «Фольклор» в фундаментальном 
исследовании «Карачаевцы. Балкарцы» [Хаджиева 2014: 533–534].

Значительный вклад в сбор и изучение похоронно-поминальной лирики рас-
сматриваемого этноса внес Х.Х. Малкондуев. В архиве ИГИ КБНЦ РАН отдель-
ной папкой хранятся записанные им тексты [АИГИКБНЦРАН. П. 55], а в моногра-
фиях «Обрядово-мифологическая поэзия балкарцев и карачаевцев» [Малкондуев 
1996] и «Поэтика карачаево-балкарской народной лирики» [Малкондуев 2000] 
данной теме посвящены соответствующие разделы.

Таким образом, становится очевидным, что на данный момент карачаево-бал-
карским фольклористам еще предстоит восполнить пробелы в составлении пол-
ноценной картины жанра. В связи с этим основная цель данной статьи заключает-
ся в обобщении и систематизации накопленного материала, выявлении основных 
проблем, связанных с изучением карачаево-балкарских песен-причитаний, и по-
пытке их решения, а также их характеристике.

Песни-причитания (сарынла) представляют собой устоявшийся жанровый 
комплекс устной поэтико-музыкальной традиции, органически интегрированный 
в похоронно-поминальную обрядность карачаевцев и балкарцев. Их структура 
определяется ритуально-функциональными задачами: выражением коллективно-
го чувства утраты, артикуляцией морально-этических норм и обеспечением са-
кральной завершенности перехода усопшего в иной мир. Данные произведения 
выполняют функции обращения к умершему, его родственникам, предкам и боже-
ственным силам, закрепляя социальные и культурные нормы поведения живых в 
контексте смерти.

Для обозначения обрядовых песен-причитаний в карачаево-балкарской фольк-
лористике традиционно-применяется термин сарын, который толкуется в слова-
рях как «песня-плач, причитание» [КъМТАС III 2005: 75]. В то же время следует 
отметить, что в устной традиции других тюркских народов он может иметь иное 
семантическое наполнение. Так, к примеру, «кумыкские сарыны – это в большин-
стве своем любовные четверостишия, в которых через изображение силы любви, 
любовных страданий и т.п. показаны перипетии социальной борьбы, быт народа, 
его философия» [Аджиев 2005: 260]. Таким образом, наблюдается заметное рас-
хождение в функционально-семантическом поле термина: если у карачаевцев и 
балкарцев «сарын» обозначает плач-причитание, связанное с ритуальной сферой, 
то у кумыков он отражает лирико-бытовую поэзию. Подобное различие, по всей 
вероятности, обусловлено тем, что «в процессе развития уже в отдаленных друг 
от друга этнических группах, у разных народов термин “сарын”, по-видимому, 
вбирал из синкретического фольклора не совсем одинаковый материал, в его исто-
рической эволюции были свои этнокультурные особенности [Аджиев 2005: 251].

Исследуя фольклор народов Дагестана, Х.М. Халилов отмечает, что «по срав-
нению с другими жанрами устного народного творчества похоронные плачи ока-
зались более устойчивыми и донесли до нас значительный фольклорно-истори-
ческий материал. В похоронных плачах отразились элементы древних обычаев и 
верований, своеобразное народное мышление, специфическая система образов и 
характерная символика» [Халилов 1985: 50–51]. Это наблюдение представляется 
важным и в отношении карачаево-балкарских песен-причитаний, в которых также 
сохраняются архаические формы обрядового поведения, элементы мифопоэтиче-
ского сознания и традиционные представления о соотношении жизни и смерти. 
Устойчивость жанра обусловлена его глубинной связью с ритуальной практикой 

Ж.М. Локьяева. Карачаево-балкарские песни-причитания (сарынла) ...



176

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

и функцией коллективного переживания утраты, что обеспечило его длительное 
существование и культурную значимость в народной среде.

Жанр песен-причитаний сохраняется преимущественно в сообществах с тес-
ными семейными и общинными связями, где похоронные ритуалы обладают са-
кральным характером. 

Архаическая основа жанра связана с мифологическими представлениями о 
жизни и смерти, культом предков. «Умерший продолжал жить и даже более актив-
ной жизнью, нежели он был раньше, покойник вмешивался в отношения живых 
людей, помогал им или наоборот вредил своим поведением. Отсюда возникла по-
требность установить контакт с умершим, расположить его в свою пользу. Похо-
ронный обряд и выполнял функции этого договора. Обряд имел, безусловно, ма-
гическое значение. Со временем похоронный обряд утратил магическое значение, 
а плачи, словесно оформлявшие обряд, стали выражать более реалистические и 
жизненные представления народа. Плачи приобрели характер семейно-бытовой 
поэзии, где личное горе, в связи с потерей близкого человека, безотрадное поло-
жение вдов и сирот и тому подобные мотивы стали главными» [Базанов 1943: 25]. 
Трансформация похоронно-поминальной обрядности была связана в том числе и 
с изменениями в религиозной сфере. Если влияние христианства способствовало 
сохранению архаических форм, то с исламизацией региона (XIV–XV вв.) магико-
ритуальный компонент песен-причитаний подвергается редукции, одновременно 
усиливается религиозно-нравственное содержание. Еще Г.Ф. Чурсин в своей ру-
кописи «Карачаевцы», написанной после поездки на Кавказ летом 1914 г. и хра-
нящейся в архиве Санкт-Петербургского Института восточных рукописей РАН, 
отмечал: «В похоронных обычаях карачаевцев сохранилось сравнительно немно-
го отголосков древнего быта и верований. Очевидно, мусульманское духовенство 
ревностно искореняло обычаи, на которых лежала печать язычества» [ФКБЗП 
2016: 481]. Вследствие этого в современной обрядовой практике песни-причи-
тания постепенно вытесняются молитвенной деятельностью, в результате чего 
катарсическая функция коллективного выражения скорби ослабевает, отдельные 
элементы жанра сохраняются преимущественно в сельских сообществах, где 
коллективное исполнение уступает место индивидуальному выражению скорби. 
Тем не менее, песни-причитания продолжают служить маркером этнокультурной 
идентичности и средством сохранения историко-культурной памяти, обеспечивая 
эмоциональную поддержку, социальное регулирование и преемственность мо-
ральных норм.

Необходимо обозначить, что изначально функциональный спектр песен-при-
читаний был значительно более многоплановым и включал следующие компо-
ненты:

1) ритуально-магическая функция – сопровождение перехода души умершего 
и обращение к предкам;

2) мемориальная функция – фиксация и сохранение информации о покойном;
3) нормативно-этическая функция – закрепление моделей должного поведе-

ния;
4) катарсическая функция – коллективная эмоциональная разрядка;
5) коммуникативная функция – координация действий участников обряда и 

поддержка межпоколенных связей;
6) интегративная функция – консолидация коллективной идентичности и обе-

спечение культурной преемственности.
Эта многоуровневая функциональность реализовалась прежде всего через 

исполнение песен-причитаний женщинами-плакальщицами (сарынчы), которые 
выступали сакральными медиаторами между мирами и объединяли эмоциональ-
ную экспрессию с поэтической регламентацией. В данной ситуации плакальщица 
выполняла двойную функцию: с одной стороны, она выражала личное чувство 



177

утраты, с другой – транслировала коллективное горе, что полностью соответству-
ет ритуальной роли жанра.

Композиция песен строилась на формульных обращениях, рефренах, парал-
лелизмах и интонационно-музыкальных приемах, обеспечивавших художествен-
ную выразительность и выполнявших нормативно-регулирующую функцию.

Эмоционально-поэтическая регламентация исполнения песен-причитаний 
непосредственно проявляется в содержательном строе произведений, который 
формируется системой устойчивых эпитетов типа «оу, оу, оу болгъан жарлы» – 
«умерший (досл.: пришедший в негодность) несчастный», «ой ашамай, жаша-
май, эртте кетген жазыкъ» – «ой, не поев, не пожив, рано ушедший бедолага», 
«факъырым, жангызым, жазыгъым» – «мой бедный, мой единственный, мой не-
счастный», которые превращают внутренний монолог плакальщицы в коллектив-
но разделяемый опыт скорби.

Как отмечал исследователь карачаево-балкарского фольклора Х.Х. Малкон-
дуев, «среди песен-причитаний почти невозможно найти песни с сюжетной си-
туацией; сюжетность растворяется в тексте, а бессюжетный повествовательный 
элемент выражается лексическим параллелизмом, метафорикой и апострофой» 
[Малкондуев 1996: 170]. Это наблюдение подчеркивает, что художественная 
структура жанра ориентирована прежде всего на реализацию эмоционально-регу-
лятивной и ритуальной функций, а не на развитие сюжетной линии, что является 
одной из главных жанроразличительных черт рассматриваемой разновидности 
лирики скорби.

Бессюжетный характер текстов непосредственно проявляется в их языковых 
и стилистических особенностях. Песни-причитания характеризуются протяж-
ностью формы исполнения, обилием междометий («ой», «ай», «оу», «уой-уой» 
и др.), активным использованием аллитераций, рефрена, анафоры и богатством 
метафорического строя. В текстах практически отсутствуют имена умерших и их 
ближайших родственников; вместо антропонимов используются устойчивые эпи-
теты и метафорические обращения (мени жарлым «мой бедный», мени алтыным 
«мой золотой», мени жангызым «мой единственный» и т.п.).

В более поздних образцах появляются обращения, отражающие представле-
ния о продолжении жизни умерших в загробном мире, при этом акцент смещается 
на страдания оставшихся на земле: «Мени къоюп нек кетдинг?!» – «Меня оста-
вив, почему ты ушел?!», «Ананг чыкъгъан болур аллынга…» – «Вероятно, твоя 
мать вышла тебе навстречу…», «Оу анам, оу анам, оу анам, не этейим мен жар-
лы?» – «Оу, мать моя, оу, мать моя, оу, мать моя, что делать мне несчастной?», 
«Оу, атам жарлы, жашыны аллына чабып чыкъгъан болур…» – «Оу, отец мой 
бедный, наверное, выбежал навстречу к сыну…» и др. В текст, наряду с обраще-
ниями к усопшему, начинают включаться реплики, адресованные его домочадцам, 
родственникам:

Оу онгмагъан келиним,
Санга жиляйма, жарлы.
Юйюнгю башы тюшгенди, къурурукъ.
От жагъанг бир аман сууугъанды, къурурукъ.
Оу, оу, оу [Малкондуев 1996: 219].

Оу, невезучая невестка моя,
О тебе плачу, несчастная.
Твоего дома крыша обрушилась, прОклятая (букв.: обреченная исчезнуть).
Очаг твой так сильно остыл, прОклятая.
Оу, оу, оу.

Ж.М. Локьяева. Карачаево-балкарские песни-причитания (сарынла) ...



178

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

Анализ подобных текстов демонстрирует, что песни-причитания сарынла од-
новременно отражают традиционные ритуальные нормы и импровизационное 
мастерство исполнительниц. Плакальщицы сарынчыла умело сочетали строгость 
жанровой регламентации с личным эмоциональным выражением, что позволяло 
сохранять этнокультурную аутентичность и художественную целостность песен.

Ашамай, жашамай кетген ёлю,
Къара жерде жатхан ёлю,
Арбазын мутхуз этген ёлю,
Къатынына къара кийдирген ёлю,
Сабийлерин ёксюз этген ёлю,
Эгечлерин сарнатхан ёлю,
Къолланы, бетлени къан этген ёлю,
Тапхан анасын кюйдюрген ёлю,
Тохананы къарангы этген ёлю [ФВИГИКБНЦРАН. Касс. 36. Зап. 14].

Не поев, не пожив [в свое удовольствие] ушедший покойник,
В черной земле лежащий покойник,
Двор свой омрачивший [своей кончиной] покойник,
Жену свою облачивший в черное покойник,
Детей своих осиротивший покойник,
Сестер своих стонать заставивший покойник,
Руки и лица в кровь окрасивший покойник,
Родившую его мать [скорбью] сжигающий покойник,
Дом своей смертью омрачивший покойник.

Анализ данного текста показывает, что песни-причитания строятся на прин-
ципах повторяемости и параллелизма, что усиливает эмоциональное воздействие 
на участников обряда. Каждая строка фиксирует конкретные последствия кон-
чины покойного для близких и окружающего мира, превращая личную утрату в 
коллективно разделяемый опыт скорби. Использование устойчивых эпитетов и 
метафорических оборотов («покойник», «омрачивший», «скорбью сжигающий») 
обеспечивает одновременно ритуальную корректность текста и художественную 
выразительность.

Как справедливо отмечает абхазский исследователь С.А. Табагуа, «в причи-
таниях обычно перечисляются бытовые подробности из жизни умершего, через 
которые раскрываются самобытные национальные черты народа» [Табагуа 2012: 
82]. Данное наблюдение представляется методологически значимым и в контек-
сте исследования карачаево-балкарских песен-причитаний. В их структуре также 
прослеживается тенденция к детализированному воспроизведению жизненных 
реалий, связанных с трудовой деятельностью, семейными отношениями и со-
циальным положением покойного. Эти элементы не только усиливают эмоцио-
нальную выразительность текста, но и выполняют важную этнокультурную функ-
цию – фиксируют особенности национального быта, нравственных установок и 
коллективных представлений о должном поведении человека в жизненном и по-
смертном цикле. Таким образом, индивидуально-бытовые мотивы в причитаниях 
выступают как носители памяти рода и одновременно как форма художественного 
осмысления культурной идентичности.

Особое значение в песнях-причитаниях имел импровизационный элемент ис-
полнения: плакальщица, находясь в состоянии интенсивного эмоционального на-
пряжения, адаптировала формулы под конкретный контекст, создавая уникальный 
текст, который сочетал личное чувство утраты с коллективной памятью, закрепляя 
культурно-социальные и ритуальные нормы. Эта специфика жанра тесно связана 



179

с традиционными представлениями о смерти и культе предков, в которых кончи-
на рассматривается как переход в иной мир, а также сохранение духовной связи 
с умершими. Еще 20–30 лет назад импровизированные песни-причитания зани-
мали центральное место в ритуале, выполняя одновременно художественно-эсте-
тическую и психотерапевтическую функции: слушатели через слезы разделяли 
общую скорбь и снимали внутреннее напряжение. Этнографические наблюдения 
М.Ч. Кучмезовой показывают, что у балкарцев со временем сложилось представ-
ление о том, что чрезмерный плач может быть вреден для усопшего. Считалось, 
что слезы, орошающие землю (особенно слезы матери), делают могилу влажной, и 
душа умершего лишается покоя. Поэтому плачущих увещевают словами сабыр бол 
«будь терпелива», ёлюкню къыйнама «не мучай покойника» [Кучмезова 2003: 141].

Таким образом, эмоциональная разрядка через плач была сопряжена с соци-
альными и религиозными нормами, регулировавшими как форму, так и степень 
внешнего проявления скорби. В культурологическом контексте это демонстриру-
ет существование устойчивого механизма, через который коллективные представ-
ления о смерти и загробной жизни влияют на индивидуальные эмоциональные 
реакции.

В современной похоронной обрядности, под влиянием религиозных предпи-
саний, выражение скорби посредством песен-причитаний (сарынла) постепенно 
вытесняется чтением молитв. Однако далеко не каждый способен мобилизовать 
внутренние ресурсы для сдерживания слез и сосредоточенного молитвенного об-
ращения, особенно в условиях интенсивного психоэмоционального стресса. Это 
подчеркивает значимость роли песен-причитаний как механизма эмоциональной 
разрядки и коллективного переживания утраты. Важным является то, что данная 
практика отражает универсальный психоэмоциональный феномен: чрезмерная 
эмоциональная нагрузка способна трансформироваться в длительное психосома-
тическое напряжение. Балкарская традиция, регулируя проявление скорби с помо-
щью ритуальных установлений, демонстрировала попытку гармонизировать ин-
дивидуальное эмоциональное переживание с требованиями сообщества, создавая 
баланс между личным горем и социально-религиозными ожиданиями.

Наибольшая интенсивность исполнения песен-причитаний приходилась на 
первые дни после смерти, когда эмоциональное напряжение и коллективное пере-
живание утраты оставалось наиболее высоким. Как отмечал Х.Х. Малкондуев, 
«наиболее активно исполнялись причитания-сарыны в первые три дня, называ-
емые “кезиулю сарнау” – “своевременный плач”. Причитания, исполнявшиеся 
позже, назывались “кезиусюз сарнау” – “несвоевременный плач”» [Малкондуев 
2000: 58]. Особое место в этих обрядовых нормах занимали женские причитания. 
Мужчинам традиционно не разрешалось открыто проявлять горе: от них ожида-
лась стойкость, сравнимая с нерушимостью гор. Вероятно, именно поэтому прак-
тически отсутствуют причитания, созданные братьями, мужьями или сыновьями. 
В этом контексте женские причитания можно рассматривать как уникальный ин-
струмент, через который коллективные представления о смерти, загробной жизни 
и социальной морали воплощаются в практическом действии.

Значительную долю в карачаево-балкарских обрядовых причитаниях состав-
ляют песни сестер, потерявших братьев, в которых они изливали свое горе, вос-
певая их доблесть, судьбу и добрые дела. Безутешные женщины оплакивали близ-
ких длительное время, иногда возвращаясь к одними и тем же песням из года в 
год, словно поддерживая живую связь с ушедшими:

Оу, оу, оу!
Оу кюнюм болгъан, мен жарлы,
Къайры къачайым, къайры батайым, мен жарлы?
Оу, жангызымы къабып къалдым да!

Ж.М. Локьяева. Карачаево-балкарские песни-причитания (сарынла) ...



180

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

Аягъы бла келип, сырты бла баргъан,
Оу, факъыр, факъыр, а дейме,
Сыртындан жарылсын эгечинг, дейме,
Иги ёлюп, аман къалады, дейме,
Оу, оу, оу болгъан жанынг, дейме,
Жарыкъ дуниям батханды, дейме.
Алтын ондуругъум ууалгъанды, дейме.
Жарыкъ жаннган жулдузум ёчюлгенди, дейме
            [ФВИГИКБНЦРАН. Касс. 36. Зап. 14].

Оу, оу, оу!
Несчастный мой день, несчастная я,
Куда мне бежать, где укрыться, мне несчастной?
Оу, с единственным своим [братом] покончив, я осталась!
Ногами пришедший, на спине ушедший,
Оу, бедный, бедный, говорю.
Пусть по спине треснет [надвое] твоя сестра, говорю,
Хороший умерев, плохой остается, говорю,
Оу, оу, оборвавшаяся твоя жизнь, говорю.
Мой яркий мир померк, говорю.
Моя золотая  кровать разломалась, говорю.
Ярко сиявшая звезда моя погасла, говорю.

Приведенная песня является типичным примером женского ритуального при-
читания балкарцев и карачаевцев. Структура произведения также построена на 
повторяемости и параллелизме: каждая строка эмоционально насыщена и содер-
жит обращение к умершему или к высшим силам. Повтор междометий «оу» вы-
полняет ритмическую и сакральную функцию, усиливая выразительность горя. 
Мотив «ногами пришедший, на спине ушедший» отражает представление о пере-
ходе умершего из мира живых в мир предков. Метафоры «разломанная кровать» и 
«погасшая звезда» символизируют разрушение семейного и космического поряд-
ка, подчеркивая, что смерть брата воспринимается как событие, влияющее на весь 
круг родовых и социальных связей. Данное причитание одновременно выполняет 
несколько функций: психологическую (эмоциональная разрядка и переработка 
горя), социальную (регулирование поведения участников обряда) и сакральную 
(поддержание связи с умершими и сохранение культурной памяти).

Подобные тексты представляют собой не только памятники устной традиции, 
но и ценный источник для изучения культурных представлений народа о долге, 
любви, семейных и родовых связях, а также об отношениях между живыми и 
умершими:

Оу, оу, оу, оу, оу!
Жангыз жулдузум, къалай бла ёчюлдюнг?
Жангыз къалабыз, къалай бла оюлдунг?
Жангыз чигинжибиз, къалай бла аудунг? [Малкондуев 2000: 63].

Оу, оу, оу, оу, оу!
Единственная моя звезда, как ты погас?
Единственная наша крепость, как ты обрушился?
Единственная наша опора, как ты упал?

Указанные строки песни-причитания в полной мере отражают интенсивность 
и глубину сестринской скорби. Повторы и метафоры подчеркивают трагическое 



181

чувство утраты, акцентируя уникальное положение умершего брата в жизни се-
мьи. Художественные образы «звезда», «крепость», «опора» символизируют его 
незаменимость, роль защитника и хранителя очага, что особенно важно в контек-
сте традиционных представлений о семье и наследии. Через такие строки сестры 
не только выражали личное горе, но и актуализировали коллективное чувство по-
тери, закрепляя социальные и обрядовые нормы, связанные с оплакиванием близ-
ких, и обозначая ответственность родственников за поддержание памяти и сохра-
нения духовного наследия.

Особенно ярко в содержании и исполнении песен-причитаний проявляют-
ся возрастные различия. Следует отметить, что в среде карачаевцев и балкар-
цев было не принято оплакивать детей (особенно младенцев) и умалишенных, 
поскольку считалось, что их души безгрешны и попадут сразу в рай, что нашло 
выражение в формуле соболезнования Жаннет чыпчыгъы болсун! «Пусть станет 
райской птицей!».

В противовес этому похороны молодых людей характеризовались повышен-
ной эмоциональной интенсивностью, драматизмом и насыщенностью выражения 
горя. В текстах фиксируются повторяющиеся слова и устойчивые фразы, подчер-
кивающие незавершенность жизни и несправедливость утраты («Замансыз кет-
динг, харип» – «Слишком рано ушел [ты], бедный»; «Толмадыла умутларынг» – 
«Не сбылись твои мечты»). Наиболее ярко это проявляется в плачах сестер, кото-
рые потеряли братьев, не успевших создать семьи. Такая ситуация воспринима-
лась как «двойной удар» для родни: прекращение семейного рода символизирова-
лось как погасший очаг, что усиливало эмоциональный.

Ах, басхыч тутар адамы болмагъан!
Ызындан къарар адамы болмагъан!
Тыпырында къалыр адамы болмагъан!
Журтунда турур адамы болмагъан [Малкондуев 2000: 64].

Ах, тот, чьи носилки держать некому!
Ах, тот, у кого нет человека, который смотрел бы ему вслед!
Тот, у кого нет человека, который бы остался у его очага!
Тот, у кого нет человека, который бы жил в его доме!

Исполнение подобных причитаний отличалось медленным темпом, протяж-
ными интонациями и использованием повторяющихся рефренов, что усиливало 
драматический эффект. Символические образы контрастируют светлую юность с 
темным концом, повышая эмоциональное воздействие на слушателей. Такие об-
разцы могли включать в себя элементы нравоучения и предостережения, направ-
ленные на осмысление ценности жизни, укрепление социальных связей и заботу 
о близких, а также элементы ритуального очищения и обращения к высшим силам 
за защитой оставшихся в живых.

Таким образом, проведенное исследование показало, что песни-причитания 
сарынла представляют собой устойчивый и многофункциональный институт 
устной культуры, соединявший эмоциональное переживание утраты, ритуаль-
ное действие и социальное регулирование. Их изучение позволяет глубже понять 
механизмы взаимодействия обрядовой, эмоциональной и нормативно-регулятив-
ной сфер в карачаево-балкарском сообществе и выявить значимость вербальных 
практик для сохранения этнокультурной идентичности в условиях исторических 
и социальных трансформаций.

Ж.М. Локьяева. Карачаево-балкарские песни-причитания (сарынла) ...



182

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

Список источников и литературы

Аджиев 2005 – Аджиев А.М. Устное народное творчество кумыков. Махачкала: Типо-
графия ДНЦ РАН, 428 с.

АИГИКБНЦРАН – Архив Института гуманитарных исследований Кабардино-Балкар-
ского научного центра.

Базанов 1943 – Базанов В.Г. Поэзия Печоры. Коми: Комигосиздат, 1943. 75 с.
Биттирланы 1997 – Биттирланы Т.Ш. Ал сёз // Алгъышла, нарт таурухла, жомакъла, 

жырла, элберле…: къарачай-малкъар фольклор жыйымдыкъ / китапны хазырлагъанла Бит-
тирланы Т.Ш., Габаланы А.Б. Нальчик: Эльбрус, 1997. Б. 3–22 (Биттирова Т.Ш. Введение // 
Пожелания, легенды о нартах, сказки, песни, загадки…: хрестоматия по карачаево-балкар-
скому фольклору / сост. Т.Ш. Биттирова, А.Б. Габаева. Нальчик: Эльбрус, 1997. С. 3–22).

Караева 1961 – Караева А.И. О фольклорном наследии карачаево-балкарского народа. 
Черкесск: Карач.-Черкес. кн. изд-во, 1961. 62 с.

Кучмезова 2003 – Кучмезова М.Ч. Соционормативная культура балкарцев: традиции и 
современность. Нальчик: Эль-Фа, 2003. 216 с.

КъМТАС I 1996 – Къарачай-малкъар тилни ангылатма сёзлюгю (Толковый словарь ка-
рачаево-балкарского языка): в 3-х т. Т. 1. А–Ж. Нальчик: Эль-Фа, 1996. 1019 с.

КъМТАС II 2002 – Къарачай-малкъар тилни ангылатма сёзлюгю (Толковый словарь 
карачаево-балкарского языка): в 3-х т. Т. II. З–Р. Нальчик: Эль-Фа, 2002. 1171 с.

КъМТАС III 2005 – Къарачай-малкъар тилни ангылатма сёзлюгю (Толковый словарь 
карачаево-балкарского языка): в 3-х т. Т. III. С–Я. Нальчик: Эль-фа, 2005. 1159 с.

Малкондуев 1996 – Малкондуев Х.Х. Обрядово-мифологическая поэзия балкарцев и ка-
рачаевцев. Жанровые и художественно-поэтические традиции. Нальчик: Эль-Фа, 1996. 272 с.

Малкондуев 2000 – Малкондуев Х.Х. Поэтика карачаево-балкарской народной лирики 
XVI–XIX веков. Нальчик: Эль-Фа, 2000. 320 с.

Ортабайланы 1987 – Ортабайланы Р.А. Къарачай-малкъар фольклорну юсюнден // Къа-
рачай-малкъар фольклор. Нарт таурухла, айтыула, хапарла, джомакъла. Черкесск: Ставро-
поль китап басманы Къарачай-Черкес бёлюмю, 1987. Б. 4–11 (Ортабаева Р.А.-К. О карача-
ево-балкарском фольклоре // Карачаево-балкарский фольклор. Нартские сказания, легенды, 
новеллы, сказки. Черкесск: Карач.-Черкес. отд-ние Ставроп. кн. изд-ва, 1987. С. 4–11).

Табагуа 2012 – Табагуа С.А. Обряды и обрядовый фольклор (сравнительно-историче-
ский аспект). Сухум: АГУ, 2012. 109 с.

Урусбиева 2001 – Урусбиева Ф.А. Избранные труды: очерки, эссе, статьи. Нальчик: 
Эльбрус, 2001. 176 с.

ФВИГИКБНЦРАН – Фоновидеотека Института гуманитарных исследований Кабар-
дино-Балкарского научного центра

ФКБЗП 2016 – Фольклор карачаевцев и балкарцев в записях и публикациях XIX – се-
редины XX в. / сост., вступ. ст. и комментарии А.И. Алиевой, Т.М. Хаджиевой. Нальчик: 
Эльбрус, 2016. 544 с.

Хаджиева 2014 – Хаджиева Т.М. Фольклор // Карачаевцы. Балкарцы. М.: Наука, 2014. 
С. 522–584.

Хаджиланы 1996 – Хаджиланы Т.М. Малкъарлыланы бла къарачайлыланы халкъ по-
эзия чыгъармачылыкълары // Къарачай-малкъар фольклор: хрестоматия / жарашдыргъан, 
ал сёзюн жазгъан Хаджиланы Т.М. Нальчик: Эль-Фа, 1996. 592 б. (Хаджиева Т.М. Народ-
ное поэтическое творчество балкарцев и карачаевцев // Карачаево-балкарский фольклор: 
хрестоматия. Нальчик: Эль-Фа, 1996. С. 6–37).

Халилов 1985 – Халилов Х.М. Народы Дагестана // Семейно-обрядовая поэзия народов 
Северного Кавказа: сб. ст. / сост. А.М. Аджиев; отв. ред. Х.М. Халилов. Махачкала: Типо-
графия Дагестанского филиала АН СССР, 1985. С. 28–68.

Холаев 1981 – Холаев А.З. Народное устно-поэтическое творчество // Очерки истории 
балкарской литературы. Нальчик: Эльбрус, 1981. С. 13–31.

References

ADZHIYEV A.M. Ustnoye narodnoye tvorchestvo kumykov [Oral folklore of the Ku-
myks]. Makhachkala: Printing house of the Dagestan scientifi c center of the Russian academy of
sciences, 428 p. (In Russian)



183

Arhiv Instituta gumanitarnyh issledovanij Kabardino-Balkarskogo nauchnogo centra
[Archive of the Institute for the humanities research of Kabardian-Balkarian scientifi c center].
(In Karachay-Balkarian)

BAZANOV V.G. Poeziya Pechory [Poetry of Pechora]. Komi: Komigosizdat, 1943. 75 p. 
(In Russian)

BITTIRLANY T.SH. Al sez [Introduction]. IN: Alg”yshla, nart taurukhla, zhomak”la, zhyr-
la, elberle… [Wishes, legends about narts, fairy-tales, songs, riddles...]: Readings on karachay-
balkarian folklore / collected by T.Sh. Bittirova, A.B. Gabaeva. Nalchik: Elbrus, 1997. P. 3–22. 
(In Balkarian)

KARAEVA A.I. O fol’klornom nasledii karachaevo-balkarskogo naroda [About the folk-
lore heritage of the karachay-balkarian people]. Cherkessk: Karachay-Cherkessian book pub-
lishing house, 1961. 62 p. (In Russian)

KUCHMEZOVA M.CH. Sotsionormativnaya kul’tura balkartsev: traditsii i sovremennost’ 
[Socionormative culture of the Balkarians: traditions and modernity]. Nalchik: El-Fa, 2003. 216 p.
(In Russian)

K’’arachay-malk’’ar tilni angylatma sezlyugyu [Explanatory dictionary of the karachay-
balkarian language]: in 3 volumes. Vol. I. A–Zh. Nalchik: El-Fa, 1996. 1019 p. (In Karachay-
Balkarian)

K’’arachay-malk’’ar tilni angylatma sezlyugyu [Explanatory dictionary of the karachay-
balkarian language]: in 3 volumes. Vol. II. Z–R. Nalchik: El-Fa, 2002. 1171 p. (In Karachay-
Balkarian)

K’’arachay-malk’’ar tilni angylatma sezlyugyu [Explanatory dictionary of the karachay-
balkarian language]: in 3 volumes. Vol. III. S–Ya. Nalchik: El-Fa, 2005. 1159 p. (In Karachay-
Balkarian)

MALKONDUEV H.H. Obryadovo-mifologicheskaya poeziya balkartsev i karachaevtsev 
[Ritual and mythological poetry of Balkarians and Karachays]. Nalchik: El-Fa, 1996. 272 p.
(In Russian)

MALKONDUYEV H.H. Poetika karachayevo-balkarskoy narodnoy liriki XVI–XIX vekov 
[Poetics of karachay-balkarian folk lyrics of the XVIth–XIXth centuries]. Nalchik: El-Fa, 2000. 
320 p. (In Russian)

ORTABAYLANY R.A. K”arachaj-malk”ar fol’klornu yusyunden [About karachay-balkari-
an folklore]. IN: K”arachaj-malk”ar fol’klor. Nart tauruhla, ajtyula, haparla, dzhomak”la [Ka-
rachay-balkarian folklore. Nart tales, legends, short stories and fairy-tales]. Cherkessk: Kara-
chay-Cherkessian department of the Stavropol publishing house, 1987. P. 4–11. (In Karachay-
Balkarian)

TABAGUA S.A. Obryady i obryadovyy fol’klor (sravnitel’no-istoricheskiy aspekt) [Ritu-
als and ritual folklore (comparative historical aspect)]. Sukhum: ASU, 2012. 109 p. (In Russian)

URUSBIEVA F.A. Izbrannye trudy: ocherki, esse, stat’i [Selected works: essays, essays, ar-
ticles]. Nalchik: Elbrus, 2001. 176 p. (In Russian)

Fonovideoteka Instituta gumanitarnyh issledovanij Kabardino-Balkarskogo nauchnogo 
centra [Audiovisual library of the Institute for the humanities research of Kabardian-Balkarian 
scientifi c center]. (In Karachay-Balkarian)

Fol’klor karachayevtsev i balkartsev v zapisyakh i publikatsiyakh XIX – serediny XX v. 
[Folklore of the karachays and balkarians in records and publications of the XIXth – mid-XXth 
centuries] / compilation, introduction and commentary by A.I. Alieva, T.M. Hadzhieva. Nalchik: 
Elbrus, 2016. 544 p. (In Russian)

HADZHIEVA T.M. Fol’klor [Folklore]. IN: Karachaevtsy. Balkartsy [Karachays. Balkari-
ans]. Moscow: Science, 2014. P. 522–584. (In Russian)

HADZHILANY T.M. Malk”arlylany bla k”arachaylylany khalk” poeziya 
chyg”armachylyk”lary [Folk poetic creativity of balkarians and karachays]. IN: K”arachay-
malk”ar fol’klor [Karachay-balkarian folklore]: Readings. Nalchik: El-Fa, 1996. P. 6–37.
(In Karachay-Balkarian)

HALILOV H.M. Narody Dagestana [Peoples of Dagestan]. IN: Semeyno-obryadovaya poezi-
ya narodov Severnogo Kavkaza [Family-ritual poetry of the peoples of the North Caucasus]: Col-
lection of articles / compiled by A.M. Adzhiev; editor-in-chief H.M. Halilov. Makhachkala: Print-
ing house of the Dagestan branch of the USSR Academy of sciences, 1985. P. 28–68. (In Russian)

HOLAEV A.Z. Narodnoe ustno-poeticheskoe tvorchestvo [Folk oral-poetic works].
IN: Ocherki istorii balkarskoy literatury [Essays on the history of balkarian literature]. Nalchik: 
Elbrus, 1981. P. 13–31. (In Russian)

Ж.М. Локьяева. Карачаево-балкарские песни-причитания (сарынла) ...



184

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

Информация об авторе
Ж.М. Локьяева – младший научный сотрудник сектора карачаево-балкарского 

фольклора. 

Information about the author
Zh.M. Lokyaeva – Junior Researcher of the Sector of Karachay-Balkarian Folklore.

Статья поступила в редакцию 02.12.2025; одобрена после рецензирования 23.12.2025; 
принята к публикации 29.12.2025.

The article was submitted 02.12.2025; approved after reviewing 23.12.2025; accepted for 
publication 29.12.2025.


