
154

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

Научная статья
УДК 398.8
DOI: 10.31007/2306-5826-2025-4-2-67-154-161

КАРАЧАЕВОБАЛКАРСКИЙ СВАДЕБНЫЙ ФОЛЬКЛОР И ОБРЯДНОСТЬ
 
Лейла Созакбайовна Гергокова

Институт гуманитарных исследований – филиал Федерального государственного бюд-
жетного научного учреждения «Федеральный научный центр «Кабардино-Балкарский 
научный центр Российской академии наук», Нальчик, Россия, leylagergokova79@mail.ru,
https://orcid.org/0000-0001-7998-2075

© Л.С. Гергокова, 2025

Аннотация. Семейно-обрядовый фольклор, занимающий центральное место в 
народной традиции карачаевцев и балкарцев, давно привлекает внимание исследова-
телей и собирателей устного народного творчества. 

В данной статье раскрывается богатство свадебного фольклора карачаевцев и бал-
карцев: его обряды и традиции. Акцентируется внимание на существующих работах 
по этнографии и фольклору, представленных как описательными и аналитическими 
исследованиями, так и сборниками фольклорных материалов. Описательные работы 
помогают сформировать общее представление о вариативности фольклора на обшир-
ных территориях, тогда как аналитические публикации углубляются в детали, систе-
матизируя информацию об отдельных элементах обряда: атрибутике, терминологии и 
др. В статье выделяются ключевые компоненты свадебного мероприятия и подчерки-
вается роль фольклорных произведений (песен, танцев, игр, благопожеланий) в соз-
дании атмосферы и смыслового наполнения свадебного торжества.

Актуальность исследования заключается в том, что в фольклористике пока нет 
работ по комплексному изучению традиционной системы семьи и семейного быта 
карачаевцев и балкарцев, так как ранее для подобного анализа отсутствовала необхо-
димая научная информационная база. Предметом исследования являются традиции, 
регулировавшие обрядовую сторону семейной жизни карачаево-балкарской семьи в 
исторический период XIX – начала XX веков.

Источниковедческая база работы сформирована на основе архивных материалов 
и опубликованных источников. Методология исследования карачаево-балкарской сва-
дебной обрядности строится на двух ключевых элементах: во-первых, на анализе уже 
проведенных научных работ, и во-вторых, на использовании сравнительного истори-
ко-культурного подхода, что в совокупности гарантирует глубокое и всестороннее из-
учение данного явления.

Ожидаемым результатом работы является более глубокое осмысление теоретиче-
ских и практических аспектов, а также систематизация существующих публикаций, 
касающихся исследуемого этноса. Рассмотренный материал позволяет сделать вывод 
о том, что карачаево-балкарская свадьба, подобно свадебным обрядам других народов, 
может быть охарактеризована как органическая часть или в значительной мере ориги-
нальный вариант традиционной культуры народов Кавказа.

Ключевые слова: фольклор, семейно-обрядовый фольклор, свадебные обряды, 
традиционность, калым, невеста, танцы, песни

Для цитирования: Гергокова Л.С. Карачаево-балкарский свадебный фольклор 
и обрядность // Вестник КБИГИ. 2025. № 4-2 (67). С. 154–161. DOI: 10.31007/2306-
5826-2025-4-2-67-154-161



155

Original article

KARACHAY-BALKAR WEDDING FOLKLORE AND CEREMONIES

Leila S. Gergokova

Institute for the Humanities Research – Affi  liated Federal State Budgetary Scientifi c 
Establishment «Federal Scientifi c Center «Kabardino-Balkarian Scientifi c Center of the 
Russian Academy of Sciences», Nalchik, Russia,  leylagergokova79@mail.ru, https://orcid.
org/0000-0001-7998-2075
 
© L.S. Gergokova, 2025

 
Abstract. Family and ritual folklore, central to the folk traditions of the Karachays and 

Balkars, has long attracted the attention of researchers and collectors of oral folklore.
This article explores the richness of Karachay and Balkar wedding folklore, including 

its rituals and traditions. It focuses on existing works on this topic: ethnography and folklore, 
represented by descriptive and analytical studies, as well as collections of folklore materials. 
Descriptive works help to form a general understanding of folklore variations across vast 
territories, while analytical publications delve into detail, systematizing information on in-
dividual ritual elements: paraphernalia, terminology, etc. The article highlights the key com-
ponents of a wedding event and emphasizes the role of folklore (songs, dances, games, and 
good wishes) in creating the atmosphere and meaning of a wedding celebration.

The source material for this study is based on archival materials and published sources. 
The methodology for studying Karachay-Balkar wedding rituals is based on two key ele-
ments: fi rst, an analysis of existing research, and second, a comparative historical and cultural 
approach, which together guarantee a deep and comprehensive study of this phenomenon.

The expected outcome of this study is a deeper understanding of the theoretical and 
practical aspects, as well as a systematization of existing publications related to the ethnic 
group under study. The material reviewed allows us to conclude that the Karachay-Balkar 
wedding, like the wedding rites of other peoples, can be characterized as an integral part or, 
to a large extent, an original variant of the traditional culture of the peoples of the Caucasus.

Keywords: folklore, family and ritual folklore, wedding ceremonies, traditions, kalym, 
bride, dances, songs

For citation: Gergokova L.S. Karachay-balkar wedding folklore and ceremonies. Vestnik 
KBIGI = KBIHR Bulletin. 2025; 4-2 (67): 154–161. (In Russ.). DOI: 10.31007/2306-5826-
2025-4-2-67-154-161

Карачаево-балкарский семейно-обрядовый фольклор уже являлся объектом 
изучения в рамках фольклористики и этнографии. Еще в дореволюционных ра-
ботах содержатся интересные сведения по этому вопросу. Народные семейно-об-
рядовые традиции балкарцев и карачаевцев в основном известны нам по материа-
лам, собранным во второй половине XIX – начале XX века. Однако эти источники 
часто фрагментарны, неконкретны и не всегда точны. Исследователи и путеше-
ственники дореволюционной эпохи, посещавшие Балкарию и Карачай, как пра-
вило, ограничивались общим описанием их жизни, обычаев, обрядов, музыкаль-
ного и танцевального фольклора, а также народных игр. Следует учитывать, что 
до Октябрьской революции балкарцы и карачаевцы, подобно многим народам Се-
верного Кавказа, не имели собственной письменности, что делало невозможным 
письменное сохранение их истории. Поэтому сведения, собранные дореволюци-
онными авторами, являются бесценным и единственным доступным материалом 
для воссоздания их исторического прошлого, в том числе и свадебных обрядов. 
Самые ранние источники, относящиеся к теме настоящего исследования, можно 
найти в сборниках таких исследователей как: Г.Ю.  Клапрот [Клапрот 1807–1808], 
С. Броневский [Броневский 1823], М. Алейников [Алейников 1880], А. Дьячков-
Тарасов [Дьячков-Тарасов 1898] и др.

Системное же освоение карачаево-балкарского семейно-обрядового фоль-
клора активно проходило в советское время, когда фольклористика, как и другие

Л.С. Гергокова. Карачаево-балкарский свадебный фольклор и обрядность



156

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

гуманитарные науки, получила мощный импульс к развитию. В этот период были 
предприняты значительные усилия по систематизации, каталогизации и исследо-
ванию богатейшего устного народного творчества, включая жанры, связанные с 
важнейшими жизненными циклами и обрядами.

Были предприняты попытки классифицировать семейно-обрядовый фольклор, 
по тематике и функциям, а также по стилистическим особенностям. В рамках 
этой научной деятельности собирались и публиковались сборники карачаево-бал-
карского фольклора, проводились экспедиции по сбору материалов.

Карачаево-балкарские этнографы и фольклористы также внесли существен-
ный вклад в дело сохранения и популяризации данного уникального пласта наци-
ональной культуры. Среди специалистов, занимающихся исследованием семьи и 
семейного быта, особо следует отметить вклад: И.М. Шаманова [Шаманов 1979], 
М.Ч. Кудаева [Кудаев 1988], И.М. Мизиева, М.Ч. Джуртубаева [Мизиев, Джурту-
баев 1994], М.Ч. Кучмезовой [Кучмезова 2003], А.Н. Болуровой [Болурова 2008] и 
др., чьи работы по этнографии и изучению устного народного творчества проли-
ли свет на многообразие форм семейных отношений, их эволюцию и адаптацию 
к меняющимся условиям.

 В отечественной этнографии изучены обряды, а также нормативные аспекты 
семьи и семейного быта карачаевцев и балкарцев, включая их историческое раз-
витие. Особое внимание уделено традиционным формам брака, системе родства 
и наследования, а также роли старших в семье и обществе.  Анализ семейно-об-
рядового фольклора в рамках фольклористики до сих пор не охватывает всех его 
разновидностей. 

Свадебная обрядность выступает в роли своеобразного хранилища народной 
мудрости, накопленной за долгие столетия. Она также служит неоспоримым до-
казательством этнической истории и наглядно демонстрирует глубокие культур-
ные связи, которые формировались веками в процессе взаимодействия с соседни-
ми народами. Свадьба – знаковое событие, один из важнейших обрядов, отмечаю-
щих переход человека на новый жизненный этап. В науке такие обряды называют 
«обрядами перехода». «Это наиболее яркое празднество в жизни человека, сопро-
вождающее такое важное событие в его жизни, как вступление в брак, переход в 
новое, семейное состояние» [СОУНКЧ 1988: 3].

«В свадебных обычаях и обрядах переплелись действия, символы, вербаль-
ные формулы, возникновение которых относится к различным эпохам» [Кучме-
зова 2003: 92]. Они обогатили понимание карачаево-балкарской свадебной об-
рядности, добавив к ней новые ракурсы анализа. Проведенные полевые генеа-
логические исследования позволили собрать данные, на основе которых можно 
обобщить дореволюционную брачную статистику карачаевцев и балкарцев. Это, 
в свою очередь, дает возможность выявить тенденции в их брачной сфере, харак-
терные для нескольких поколений.

М.Ч. Кудаев в своей работе «Карачаево-балкарский свадебный обряд» высоко 
оценивает вклад Н.Ф. Грабовского, чьи исследования позволили сформировать бо-
лее полное представление о балкарской свадьбе. Грабовский, несмотря на отдель-
ные неточности, подробно описал ключевые элементы обряда: свадебный транс-
порт, знамя невесты, традиционную одежду, свадебную песню «Орайда», роль та-
мады, дружков жениха (киеу жёнгерле), музыкальные инструменты, брачный вы-
куп (калым), этапы знакомства юноши и девушки, приданое и свадебные бокалы.

Из работы И. Леонтьева М.Ч. Кудаев рассмотрел следующие аспекты: этикет, 
свадебное застолье, размер калыма, музыкальные инструменты и формы привет-
ствий [Кудаев 1988: 5–6].

Их исследования, отличающиеся глубиной анализа, позволили выявить как 
универсальные закономерности развития семейных институтов, так и уникаль-
ные особенности, присущие различным этнокультурным группам. 



157

Свадебный фольклор, обрядовые действия и традиции, сопровождающие бра-
косочетание у карачаевцев и балкарцев, могут варьироваться в зависимости от 
местности, проявляясь в специфических формах. Тем не менее, в своей совокуп-
ности карачаево-балкарская свадьба является однородным, общенародным феноме-
ном, отражающим глубокие корни их самобытной культуры и бережное отношение 
к семейным ценностям. Каждый этап торжества, от сватовства до проводов неве-
сты, наполнен символизмом, передаваемым из поколения в поколение, и служит не 
только формальным закреплением союза двух родов, но и мощным инструментом 
укрепления социальных связей и поддержания этнической идентичности.  

Свадебные традиции представляют собой комплекс обычаев, которые сопро-
вождают создание новой семьи. Этот комплекс охватывает этапы до, во время и 
после самой свадьбы. Через прочно утвердившиеся ритуалы народ выражает свои 
взгляды на семейные отношения, включая социальные, правовые, духовные, эт-
нические и художественные аспекты. А красота и торжественность их проведения 
способствуют закреплении в сознании того, насколько важным и ответственным 
является происходящее.

Свадебные традиции, характеризующиеся своей обрядностью, являются уни-
версальным явлением для всех народов. Эта обрядность, отражая социально-эко-
номические и культурно-бытовые особенности общества, становится неотъемле-
мой частью его устоявшихся традиций. Ее дальнейшее развитие поддерживается 
самой традиционностью, что позволяет ей либо сохранять свою первозданность, 
либо интегрировать новые элементы. Эти элементы, проникая в ритуал, могут 
быть заимствованы из других культур, порождены технологическим прогрессом 
или же возникнуть как спонтанное выражение индивидуальности молодоженов. 
Однако, даже привнося новшества, свадебная обрядность стремится сохранить 
связь с прошлым, с корнями, обеспечивая тем самым преемственность поколений 
и укрепляя социальную структуру, аккумулируя привносимые новые элементы и 
сохраняя этническую идентичность. В этом диалектическом взаимодействии кон-
серватизма и новаторства заключаются живучесть и адаптивность свадебных тра-
диций, позволяющих им оставаться актуальными и значимыми в меняющемся со-
временном мире.

Свадебные традиции карачаевцев и балкарцев обнаруживают множество па-
раллелей с обычаями осетин, кабардинцев, черкесов, абазин, ногайцев, кумыков и 
других народов Кавказа. Эти общие черты включают в себя такие распространен-
ные практики, как символическое похищение невесты, уплату калыма (выкупа за 
невесту), подготовку приданого, обмен подарками между семьями и совместное 
несение свадебных расходов.

Традиционная свадьба сопровождалась сложным и продолжительным ком-
плексом обрядов, включавшим многократное сватовство, саму свадебную цере-
монию и последующие ритуальные действия. В прошлом сватовство не было еди-
ничным событием; к разным девушкам можно было свататься многократно. Это 
хорошо отражает карачаево-балкарская пословица: «Къызны минг тилер да, бир-
ге барыр. Жаш мингни тилер да, бирни алыр» – «Девушку могут сватать тысячу 
раз, но замуж она выйдет лишь за одного. Парню же предстоит сватать тысячу де-
вушек, чтобы в итоге выбрать одну».

По мнению А.Н. Болуровой, у карачаевцев существовало несколько форм за-
ключения брака. Она отмечает, что в традиционном обществе браки заключались 
преимущественно двумя путями:

1. Сватовство с предварительным сговором: этот метод охватывал:
– Браки по сговору и с уплатой калыма: классическая форма, где семьи дого-

варивались о браке и определяли размер выкупа за невесту.
– Левират и сорорат: особые формы брака, связанные с наследованием супру-

га или супруги в случае смерти одного из них.

Л.С. Гергокова. Карачаево-балкарский свадебный фольклор и обрядность



158

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

– Брак путем обмена невестами: взаимный обмен девушками между семьями.
2. Тайные браки (браки путем похищения): этот способ подразделялся на:
– Насильственное похищение (къачырыу): реальное похищение невесты про-

тив ее воли или воли ее семьи.
– Мнимое похищение (брак бугом / джашыртын): инсценировка похищения, 

часто с согласия невесты, для придания браку определенного статуса или избежа-
ния формальностей.

Обе эти формы помолвок были тесно интегрированы с браками, основанными 
на калыме [Болурова 2007: 44].

Согласно мнению исследователя, среди карачаевцев и балкарцев сохранялись 
пережитки института сорората, представлявшего собой брак вдовца с сестрой 
своей покойной жены. Также нередкими были случаи, когда два родных брата же-
нились на единоутробных сестрах (практика, известная как «эки эгеч эки къар-
нашда»).

Существовали две «традиционные формы заключения брака – открытого сго-
вора сторон и тайного умыкания» [СОУНКЧ 1988: 11]. «Вплоть до начала XX в. 
в договорном браке сохранились архаичные разновидности левират (от лат. Іеѵіг 
«деверь, брат мужа»), когда вдова выходила замуж за брата покойного мужа, и
сорорат (от лат soror «сестра»), когда вдовец женился на сестре покойной жены.

Рассматривается и третья разновидность договорного брака – «нареченный», 
когда детей обручали еще в малолетстве (при этом соглашение стариков имело 
«по адату, юридическое значение: когда дети подрастут, обязательство ими рас-
торгнуто быть не может») [Болурова 2008: 10]. Эта форма имела название «ауз бла 
бирбирине сёз бериу», что в буквальном переводе означает «словом отдать друг 
за друга», подчеркивая обмен устными обещаниями.

Исследователь Я.С. Смирнова представляет эволюцию кавказской традицион-
ной свадебной обрядности шестью циклами:

– сватовство и сговор;
– перевоз невесты из родительского дома (выделяет как отдельный обряд или 

же оба обряда проводятся слитно);
– временное помещение жениха и невесты в промежуточных домах;
– считается центральным компонентом цикла, обрядность остается прежней. 

Ослабление скрывания жениха и невесты;
– тайное посещение невесты в брачном доме;
– снятие запретов, связанное со скрыванием и избеганием, с тенденцией к 

упрощению обрядности [СОУНКЧ 1988: 17–18].
Исследуя старинные обычаи карачаево-балкарской свадьбы, М.Ч. Кудаев в 

книге «Наследие предков» идентифицирует 21 структурный этап, составляющих 
основу свадебного процесса: «танышыу «знакомство»; келечиле «сваты»; киеу 
жёнгер «дружки жениха»; жолугъуу «встреча гостей с обеих сторон»; къабакъ 
«встреча друзей жениха со старшими со стороны невесты»; сынау «испытание 
дружков жениха»; гитче той «малая свадьба в доме невесты»; келинни хазыр-
лау «подготовка невесты»; от сынжыр «прощание невесты с очагом родителей»; 
келинни чыгъарыу «вывод невесты»; келинни тыйыу «задержка невесты»; келин-
ни ашырыу «проводы невесты»; арбаз «встреча невесты в доме жениха»; уллу 
той «большая свадьба в доме жениха»; биринчи кече «брачная ночь»; от жагъа 
«приобщение невесты к очагу»; шаудан «приобщение невесты к роднику»; киеу-
ню чакъырыу «приглашение зятя в дом родителей»; бий той «княжеская свадьба»; 
башха миллетден келин «смешанный брак»; келинни къачырыу «обряд избегания 
невесты» [Кудаев 2023: 223].

В вопросе анализа структуры карачаево-балкарской свадебной обрядности 
отсутствует единое мнение относительно выделения ее этапов. Для данного со-
бытия представляется более приемлемой трехчастная структура, включающая:
досвадебные обряды, свадебные обряды и послесвадебные обряды. 



159

К досвадебным обрядам относятся сватовство (сёз тауусуу), предполагающее 
установление сроков свадьбы, и умыкание невесты (къыз къачырыу). Похищение 
невесты, как правило, совершалось с ее добровольного согласия. Однако нередки-
ми были случаи, когда это происходило против ее воли, и это вызывали осужде-
ние со стороны общества.

Следующий этап – проведение собственно свадьбы, которая сопровождалась 
танцами и играми. Третий этап включает взаимное посещение родителями и близ-
кими родственниками жениха и невесты друг друга, а также обряды избегания, 
практикуемые после свадьбы.

В исторической перспективе выбор брачного партнера традиционно нахо-
дился под контролем родителей, причем семья жениха зачастую играла ведущую 
роль. Данное решение основывалось на тщательной оценке целого ряда факто-
ров: репутации родов, их принадлежности к определенному «тукъуму», уровня 
материального достатка, а также личных достоинств как невесты, так и жениха. 
Свадьба между разными сословиями практически была невозможна. 

Создание семьи в основном происходило через браки, которые требовали сво-
бодного согласия как самих вступающих в брак, так и их родителей. Эти браки под-
чинялись нормам обычного права и предусматривали обязательную уплату калыма.

Приданое (юй керек), собираемое невестой, и подарки (берне), которые она 
дарит семье жениха, в определенной степени пересекаются с институтом калыма.

Церемония бракосочетания (некях) проходила под руководством эфенди в при-
сутствии свидетелей. Эфенди письменно фиксировал условия брака на арабском 
языке, после чего документ подписывался им и двумя-тремя приглашенными.
После этого эфенди произносил проповедь, напутствуя пару на долгую и счастли-
вую совместную жизнь.

Традиционная свадьба у балкарцев и карачаевцев представляла собой много-
гранный праздник. Он включал в себя искренние благопожелания (алгъышла), за-
дорные танцы (той), увлекательные игры (той оюнла), пословицы (нарт сёзле), 
поговорки (нарт айтыула) и, конечно же, исполнение свадебных песен «Орай-
да». Эти мелодии занимают особое место в народном свадебном обряде, являясь 
его неотъемлемой частью.

 «О-орайда, О-о-орайда,
Келинибизни беригиз, кетген этебиз!
Сууукъдан, ашдан да къырылдыкъ.
Беригиз, кетген этебиз.
О-орайда, О-о-орайда,
Хайда, сау къалыгъыз, жанларым,
Тилегенибизни беригиз!
Келин келсин юйге огъур аякъ бла,
Чыкъгъан жеринде да огъур аякъ къойсун!» [АНТЖЖ 1997: 146]

«О-орайда, О-о-орайда,
Невесту нашу отдайте, мы уезжаем!
От холода и от голода умираем.
Отдайте, мы уезжаем. 
О-орайда, О-о-орайда
Отдайте нам, о чем мы просим!
Пусть невеста зайдет в дом с доброй ногой,
Из дома откуда вышла пусть оставит добрый след!» [АНТЖЖ 1997: 146].

Традиционно на свадьбах танцуют лишь два-три самых популярных танца: 
«Тюз тепсеу» (букв. «Прямой танец»), «Тёгерек тепсеу» («Круговой танец»), 
«Абезех» (парный танец). Массовые танцы не исполняются вовсе» [МТ 1994: 187].

Л.С. Гергокова. Карачаево-балкарский свадебный фольклор и обрядность



160

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

На общественных сборищах действовало множество правил этикета, регули-
рующих поведение людей. Эти правила касались, праздников, свадеб, и других 
мероприятий. Неприемлемым считалось явиться на свадьбу в неопрятной одежде, 
что воспринималось как проявление неуважения к хозяевам и гостям. Также дур-
ным тоном было жадно хватать еду. Отсюда и народная мудрость:

«Тойгъа барсанг, тоюп бар,
 Эски тонунгу къоюп бар»

«Когда идешь на пир, иди сытым,
 Сбросив старую шубу» [МТ 1994: 190].

Таким образом, карачаево-балкарская свадьба, как и свадебные церемонии дру-
гих кавказских этносов, может рассматриваться как необходимая часть традицион-
ного культурного наследия, которое представляет собой сложный и многогранный 
комплекс обычаев, символизирующих переход юноши и девушки из родительских 
семей в новую общность, создание собственной ячейки общества, основанной на 
уважении, взаимопомощи и продолжении рода. Представленные материалы не ох-
ватывают всего многообразия обрядов, связанных с основными моментами свадеб-
ного цикла, например, вывод невесты из родительского дома и ввод ее в дом жени-
ха; это только начальный этап изучения заданной темы. Дальнейшее исследование 
этих аспектов требует более глубокого погружения в фольклорный и этнографиче-
ский материал и анализа архивных документов, позволяющих реконструировать и 
осмыслить всю полноту культурного значения данной церемонии трансформации. 
Для глубокого осмысления свадебной обрядности будет необходимо расширить ис-
следовательское поле, опираясь на детальное рассмотрение реальных случаев, и их 
интерпретацию в контексте традиционной культуры.

Список источников и литературы

АНТЖЖЭ – Алгъышла, нарт таурухла, жомакъла, жырла, элберле (Пожелания, леген-
ды о нартах, сказки, песни, загадки). Нальчик: «Эльбрус», 1997. 343 с. 

Алейников 1880– Алейников М. Обряды и обычаи карачаевцев на свадьбе и похоронах //
Газ «Кубанские областные ведомости». Екатеринодар, 1880. № 7. С. 19.

Болурова 2007 – Болурова А.Н. Брачный обряд у карачаевцев в ХIХ – начале ХХ века //
Северокавказский регион. Общественные науки. Спецвыпуск. 2007. С. 44–47.

Болурова 2008 – Болурова А.Н. Семейно-бытовая культура карачаевцев в ХIХ – начале 
ХХ века: трансформация нормативной системы. Автореф. дисс. на соискание уч. ст. канд. 
истор. наук. Нальчик, 2008. 26с.

Дьячков-Тарасов 1898 – Дьячков-Тарасов А.Н. Заметки о Карачае и карачаевцах // 
СМОМПК. Тифлис, 1898. Вып. 25. С. 3–36.

Клапрот 1974 – Клапрот Г.-Ю. (1807–1808) // «Адыги, балкарц ы и карачаевцы в изве-
стиях европейских авторов ХIII–ХVIII вв.». Нальчик, 1974. 636 с.

Кудаев 1988 – Кудаев М.Ч. Карачаево-балкарский свадебный обряд.  Нальчик: изд-во 
«Эльбрус», 1988. 128 с.

Кудаев М.Ч. 2023 – Кудаев М.Ч. «Наследие предков» / Автор проекта, составитель и 
редактор Л. Жабелова. Нальчик: ООО. «Телеграф», 2023. 603 с.

Кучмезова 2003 – Кучмезова М.Ч. Соционормативная культура балкарцев: традиции и 
современность. Нальчик: ЭльФа, 2003. 210 с.

МТ 1994 – Минги Тау. Эльбрус. № 1 (53). М. Мизиев, М.Ч. Джуртубаев.  История и 
духовная культура карачаево-балкарского народа. Нальчик: «Изд-во Эльбрус», 1994. 217 с.

СОУНКЧ 1988 – Свадебная обрядность у народов Карачаево-Черкесии: традиционное 
и новое. Сборник научных трудов. Черкесск, 1988. 163 с.

Шаманов 1979 – Шаманов И.М. Брак и свадебные обряды карачаевцев в XIX – нача-
ле XX в. // Археология и этнография Карачаево-Черкесии. Черкесск: КНИИЭИЯЛ, 1979. 
С. 78–111.



161

References

Algyshla, narth taurukhla, zhomakla, zhyrla, elberle [Wishes, legends about narts, fairy 
tales, songs, riddles]. Nalchik “Elbrus,” 1997. 343 p. (On the kar.-balk. and Russ. languages)

ALEJNIKOV M. Obryady` i oby`chai karachaevcev na svad`be i poxoronax [Rituals and 
customs of the Karachays at weddings and funerals]. IN:  Gaz «Kubanskie oblastny`e vedomos-
ti». Ekaterinodar,1880. №7. P.19. (In Russian)

BOLUROVA A.N. Brachny`j obryad u karachaevcev v XIX – nachale XX veka [Marriage 
ceremony among the Karachays in the 19th and early 20th centuries]. IN:  Severokavkazskij re-
gion. Obshhestvenny`e nauki. Speczvy`pusk.  2007. P. 44–47. (In Russian)

BOLUROVA A.N. Semejno-b`ggovaya kul`tura karachaevcev v XIX – nachale XX veka: 
transformaciya normativnoj sistemy` [Family and community culture of the Karachays in the 
19th – early 20th centuries: transformation of the normative system]. Avtoref. diss. na soiskanie 
uch. st. kand. istor. nauk. Nal`chik, 2008. 26 p. (In Russian)

D`YACHKOV-TARASOV A.N. Zametki o Karachae i karachaevczax [Notes on Karachay 
and the Karachays]. IN:  SMOMPK. Tifl is, 1898. Vyp. 25. P. 3–36. (In Russian)

KLAPROT G.-YU. (1807–1808) // «Ady`gi, balkarcy i karachaevcy v izvestiyax evropejskix 
avtorov XSh-XѴІP vv.» [“Adyghe, Balkars and Karachays in the reports of European authors of 
the 13th-17th centuries”]. Nal`chik, 1974. 636 с. (In Russian)

KUDAEV M.Ch. Karachaevo-balkarskij svadebny`j obryad [Karachay-Balkar wedding 
ceremony.].  Nal`chik: izd-vo «E`l`brus». 1988. 128 p. (In Russian) 

KUDAEV M.CH.  «Nasledie predkov» [Heritage of Ancestors] / Avtor proekta, sostavitel` i 
redaktor L. Zhabelova. Nal`chik: OOO. «Telegraf», 2023. 603 p.

KUCHMEZOVA M.Ch. Socionormativnaya kul`tura balkarcev: tradicii i sovremennost 
[Socionormative culture of the Balkars: traditions and modernity]. Nal`chik:  E`l`Fa, 2003. 
210 p. (In Russian)

MINGI TAU. E`LЬBRUS. № 1 (53). M. Miziev, M.Ch. Dzhurtubaev. Istoriya i duxovnaya 
kul`tura karachaevo-balkarskogo naroda [History and spiritual culture of the Karachay-Balkar 
people.]. Nal`chik «Izd-vo E`l`brus», 1994. 217 p. (In Russian)

Svadebnaya obryadnost` u narodov Karachaevo-Cherkessii: tradicionnoe i novoe [Wedding 
rituals among the peoples of Karachay-Cherkessia: traditional and new.]. Sbornik nauchny`x tru-
dov. Cherkessk, 1988. 163 p. (In Russian)

SHAMANOV I.M. Brak i svadebny`e obryady` karachaevcev v XIX – nachale XX v. [Mar-
riage and wedding ceremonies of the Karachays in the 19th – early 20th centuries.].
IN: Arxeologiya i e`tnografi ya Karachaevo-Cherkesii. Cherkessk KNIIE`IYaL. 1979. P. 78–111.
(In Russian)

Информация об авторе
Л.С. Гергокова – кандидат филологических наук, старший научный сотрудник секто-

ра карачаево-балкарского фольклора.

Information about the author
L.S. Gergokova – Candidate of Science (Philology), Senior Researcher of the Sector of 

Кarachay-Balkarian Folklore.

Статья поступила в редакцию 19.11.2025; одобрена после рецензирования 15.12.2025; 
принята к публикации 29.12.2025.

The article was submitted 19.11.2025; approved after reviewing 15.12.2025; accepted for 
publication 29.12.2025.

Л.С. Гергокова. Карачаево-балкарский свадебный фольклор и обрядность


