
151

ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ. ФОЛЬКЛОРИСТИКА

Научная статья
УДК 398.10
DOI: 10.31007/2306-5826-2025-4-1-67-151-160

К ЖАНРОВОЙ СПЕЦИФИКЕ АДЫГСКОГО ЭПОСА

Адам Мухамедович Гутов

Институт гуманитарных исследований – филиал Федерального государственного бюд-
жетного научного учреждения «Федеральный научный центр «Кабардино-Балкар-
ский научный центр Российской академии наук», Нальчик, Россия, adam.gut@mail.ru,
https://orcid.org/0000-0003-3072-224

© А.М. Гутов, 2025

Аннотация. Статья посвящена исследованию связи тематической парадигмы эпиче-
ского произведения и отношения к действительности с его поэтическим строем. Две ос-
новные разновидности героического эпоса в адыгском фольклоре, архаические сказания 
о богатырях нартах и типологически более поздние песни и сказания историко-героиче-
ского характера, надежно сохраняют преемственную связь друг с другом и, помимо того, 
обнаруживают очевидные признаки взаимодействия с некоторыми смежными жанрами. 
Тем самым народный эпос демонстрирует органическое единство этноязыковой поэти-
ческой культуры, развивающейся на протяжении всей истории от древнейших мифоло-
гических нарративов до сказаний и песен, посвященных реальным историческим собы-
тиям и личностям. В том и другом случаях стержневыми призваны быть повествования 
о героических деяниях, что и определяет само название фольклорного жанра. Между 
тем эпос как совокупность сюжетов и персонажей тяготеет к тому, чтобы отражать раз-
личные стороны бытия общества Это обстоятельство позволяет жанру аккумулировать 
мотивы «негероического» характера. Данный процесс отмечен и в архаических циклах, 
но он особенно интенсивен в песнях и сказаниях историко-героического плана, чему бла-
гоприятствует естественное снижение порога стереотипизации на уровне как сюжетики 
и тематики, так и образов героев. Для рассмотрения характера происходящих изменений 
основным исследовательским методом избран историко-сравнительный, фактический 
материал почерпнут из аутентичных записей, опубликованных в научных изданиях и 
хранящихся в и фондах архива рукописей и звукозаписей.

Ключевые слова: народный эпос, архаический эпос, историко-героический эпос, 
нарратив, континуум, жанровая систематизация, дефиниция

Для цитирования: Гутов А.М. К жанровой специфике адыгского эпоса // 
Вестник КБИГИ. 2025. № 4-1 (67). С. 151–160. DOI: 10.31007/2306-5826-2025-
4-1-67-151-160

Original article 

TO THE GENRE SPECIFICITY OF THE ADYGH EPIC

Adam M. Gutov

Institute for the Humanities Research – Affi  liated Federal State Budgetary Scientifi c 
Establishment «Federal Scientifi c Center «Kabardino-Balkarian Scientifi c Center of the 
Russian Academy of Sciences», Nalchik, Russia, adam.gut@mail.ru. https:orcid.org/0000-
0003-3072-224

© A.M. Gutov, 2025



152

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-1 (67)

Abstract. The article is devoted to the study of the relationship between the thematic 
paradigm of an epic work and its attitude to reality and its poetic structure. The two main 
types of heroic epic in Adyghe folklore, the archaic tales of the Nart warriors and the typo-
logically later historical and heroic songs and tales, maintain a reliable connection with each 
other and, in addition, show clear signs of interaction with some related genres. In this way, 
the folk epic demonstrates the organic unity of the ethno-linguistic poetic culture, which has 
developed throughout history, from the earliest mythological narratives to the tales and songs 
dedicated to real historical events and personalities. In both cases, the focus is on the narra-
tives of heroic deeds, which defi nes the very name of the folklore genre. However, the epic, 
as a collection of plots and characters, tends to refl ect various aspects of society’s existence, 
allowing the genre to incorporate motifs of a “non-heroic” nature. This process is also noted 
in archaic cycles, but it is especially intense in songs and legends of a historical-heroic nature, 
which is facilitated by a natural decrease in the threshold of stereotyping at the level of both 
plot and theme, as well as the images of heroes. To examine the nature of the changes that 
are taking place, the main research method is historical-comparative, and the factual mate-
rial is drawn from authentic recordings published in scientifi c publications and stored in the 
archives of manuscripts and sound recordings.

Keywords: folk epic, archaic epic, historical and heroic epic, narrative, continuum, genre 
systematization, defi nition

For citation: Gutov A.M. To the genre specifi city of the Adygh epic. Vestnik KBIGI =
KBIHR Bulletin. 2025; 4-1 (67): 151–160. (In Russ.). DOI: 10.31007/2306-5826-2025-
4-1-67-151-160

В словесном искусстве строгая жанровая систематизация может быть в большей 
мере уделом исследователей, нежели самих носителей традиции. В пределах «ком-
петенций» одного жанра, фольклорного или литературного, порою могут появлять-
ся произведения, которые правомерно было бы отнести и к какой-либо другой раз-
новидности, причем атрибуция может устанавливаться как по формальным, так и 
по идейно-тематическим признакам. Сама масса создателей и носителей устно-по-
этических произведений далеко не всегда нуждается в безупречно четком определе-
нии жанров и, также, в неукоснительном соблюдении их канонов, хотя функции как 
один из важных ориентиров идентификации обычно сохраняются. По данной при-
чине некоторые родовые особенности эпоса могут проявиться и в произведениях, 
которые по ряду признаков можно было бы отнести к другому жанру. Искать объ-
яснений этому в неупорядоченности родовидовой и жанровой системы фольклора 
было бы упрощением. Более целесообразно попробовать разобраться в причинах, 
которыми обусловлено такое положение вещей в области жанровых дефиниций. 

Для анализа мы избрали сказания и песни, которые относятся к архаическо-
му нартскому и к историко-героическому эпосу адыгов. Основной исследователь-
ский метод – традиционный историко-сравнительный с использованием частных 
методик как вспомогательных. Для того, чтобы установить истоки рассматривае-
мого явления, мы посчитали уместным кратко отметить некоторые суждения об-
щетеоретического характера, без чего было бы сложно установить его общефоль-
клорные и сугубо этноязыковые особенности.

В гуманитарных исследованиях еще со времен Аристотеля словом эпос обо-
значается один из трех основных родов литературы, вернее – словесного художе-
ственного творчества в целом. В фольклористике, так же, как и в литературове-
дении, данным термином обозначают совокупность жанров нарративного харак-
тера, придавая ему собирательный смысл. Однако, как известно, он закрепился 
в обиходе и как более узкое терминологическое обозначение той разновидности 
фольклорных произведений, основу которых составляют сказания и песни, посвя-
щенные подвигам. Отсюда широко принятое научным сообществом привычное 
для исследователей сочетание героический эпос – термин, которым выделяется 
один из самых популярных жанров устно-поэтического творчества. В свою оче-
редь, внутри названного жанра выделяются две его разновидности, наиболее вну-
шительные по целому ряду признаков, в их числе – по социальной функции, по



153

популярности, по художественным особенностям. Наиболее употребительные 
термины данного плана мифологический или архаический эпос, историко-герои-
ческий эпос [Мифы... 1982: 664–666]. Несмотря на полную определенность дан-
ных формулировок, содержание их далеко от того, чтобы говорить о полной яс-
ности их плана выражения. Прежде всего, в разных фольклорных традициях оба 
типа эпоса могут образовывать или две разновидности эпоса с выраженными 
дифференцирующими признаками, или же систему, единую по всем важнейшим 
формальным параметрам.  Главное различие между типами эпоса определяется 
отношением к реальной действительности. В основе ключевых мотивов и сюже-
тов одного из них лежат не достоверные события и сюжеты, прямо соотносимые с 
историческими реалиями, а система мифологических представлений. Естествен-
но, что по данной причине в большинстве случаев связь с действительностью бы-
вает не прямой, а опосредованной. Наряду с этим и повествования, базирующи-
еся на понятиях из сферы квазиреальности, представляют собой не отражение 
и поэтическое осмысление некогда происходивших событий, а по преимуществу 
продукт воображения, становящегося в системе условностей жанра, по сути, суб-
ститутом действительности. Этим обстоятельством объясняется присутствие в 
текстах и внушительной доли синкретизма. Сюда входят и нарративы, по своему 
главному назначению преимущественно информативного или полифункциональ-
ного характера, и произведения, представляющие собой феномены, достойные 
признания в качестве образцов осознанно актуализируемого словесного искус-
ства. В данном отношении наиболее употребительны термины мифологический 
эпос и архаический героический эпос. Произведения же другой группы в большей 
степени опираются на реальные конкретные явления или же на такие сюжеты, 
которые приближены к исторической действительности. Более того, порою они 
даже возникают непосредственно как поэтическое осмысление только что свер-
шившихся событий – знаменательного сражения, нашествия чужеземного войска, 
подвига или гибели славного наездника, . Поэтому в данном контексте уместны 
понятия историко-героический эпос, младший эпос, поздний эпос, используемые 
фактически равноправно как рабочие термины. Между тем принадлежность того 
или иного произведения к одной из жанровых разновидностей эпоса не всегда мо-
жет означать, что оно непременно соответствует по всем парамктрам признакам 
или архаической, или историко-героической категории. Прежде всего, как во вся-
ком явлении словесного искусства, в нем свою важную роль играет типизация по 
определенным достаточно стереотипным параметрам – по характеру описывае-
мого события, по типу персонажей, по форме бытования (поэтическое повество-
вание с выраженным ритмическим рисунком, характерными атрибутами звуковой 
организации и развернутым сюжетом; типичный прозаический нарратив; смешан-
ный прозаически-стихотворный текст) и пр. Исследователи много раз обращали 
внимание на то, что в народном эпосе образы обычно бывают предельно типизи-
рованными. Поэтому в эпическом контексте под определенные стандарты подво-
дятся естественным образом и жизненные ситуации, и образы реальных лиц, ко-
торые в коллективном сознании уже отложились в соответствии со стандартами 
коллективного мышления. Это приводит к тому, что одним из родовых свойств 
эпоса является тяготение к стереотипизации образов и ситуаций. А поскольку как 
типы образов, так и ситуации бывают в немалой мере обусловлены стадиальным 
положением общества, в различных локальных или этноязыковых средах возни-
кают универсальные сюжеты и образы, сходные по функции, а отсюда и по неко-
торым существенным признакам. В то же время это не исключает внушительной 
доли своеобразия каждой этноязыковой традиции, а вместе с тем даже  каждого 
отдельного художественного текста. Иными словами, несмотря на функциональ-
ные сходства в области мифологических представлений, сюжетов и персонажей 
с их неизбежным синкретизмом, здесь представлено многое, что характерно для

А.М. Гутов. К жанровой специфике адыгского эпоса



154

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-1 (67)

общих закономерностей функционирования слова в его эстетической функции, 
чем и характеризуется народный эпос как жанр фольклора.

В то же время чуть ли не каждый фольклорист-филолог сталкивается в своей 
практике с тем, что, если в дефинициях исходить только из содержания, то далеко 
не всякое произведение о традиционных эпических персонажах оказывается воз-
можным причислить к категории повествований о героических подвигах. По сути, 
это даже можно считать одной из фольклорных констант. Несмотря на то, что по 
ряду других особенностей – по стилю изложения, по характеристике образов пер-
сонажей, по воссоздаваемым представлениям о системе условностей – оно ближе 
всего оказывается именно к эпосу. Причем понимается данное слово не как в ши-
роком смысле обозначение одного из трех основных родов словесного искусства, 
а в значении узком, сугубо фольклористическом. Иными словами, получается, что 
сказание упоминаемого типа методом исключения относится ближе не к сказкам, 
легендам, бытовым преданиям или какому-либо иному жанру фольклора. Оно, 
как правило, ближе к повествованиям о героях, но помещенных в ситуацию не ти-
пично «героическую», а, как оказывается, иногда в достаточно отдаленную от ге-
роики, от описания и даже упоминания воинских ристалищ. Если же в повество-
вании и называются походный конь, боевое оружие и снаряжение или какие-либо 
военные предприятия, то они играют роль в большей мере подчиненную, второ-
степенную, декоративную, нежели ключевую. Центральными персонажами в та-
кого рода произведениях являются те же самые герои, о которых в ключевых эпи-
ческих сказаниях повествуется как об истинных вершителях воинских подвигов. 
Действие и конкретные реалии воссоздают типичную систему условностей эпо-
са с комплексом представлений о пространстве и времени, об идеальном герое, о 
предметной атрибутике эпоса. Но при этом в сказании может и не быть даже упо-
минания о каких бы то ни было героических поступках, хотя в роли центральной 
фигуры повествования может быть представлен персонаж, носящий имя извест-
ного эпического богатыря. В результате получается так, что своим содержанием и 
стержневыми мотивами произведения подобного рода как бы далеки от героики, 
от сражений с их яркими воинскими подвигами. Но при этом по традиционным 
образам персонажей, повествовательному стилю, по форме бытования они оста-
ются в пределах жанровой атрибутики героико-эпических условностей. Говоря 
образно, они сформировались в русле представлений об эпическом мире как об 
определенной однозначно представленной системе.

Так, например, в адыгском фольклоре даже один из самых громких подвигов 
нарта Сосруко, сказание о добывании огня во имя спасения нартских воинов от 
верной гибели, совершается не совсем в соответствии со стержневым принци-
пом «борьба и победа», как характеризует жанр эпоса В.Я. Пропп [Пропп 1958: 
8]. В сказании, одном и самых популярных в адыгской версии, зафиксированном 
фактически на всей территории исторического расселения адыгов и в зарубежной 
диаспоре, нет даже упоминания о каком бы то ни было боевом противостоя-
нии [Нартхэр 2002: 50–208 (тексты 119, 136, 158–165, 173–180]. Оружие (чаще 
всего это меч великана, которым в концовке кульминационного эпизода герой 
сносит голову ему же), если оно и применяется, то лишь на завершающей стадии, 
как орудие достижения конечной цели, но не как основное средство борьбы. Клю-
чевые действия, «нейтрализация» противника и добывание огня, совершаются с 
использованием хитрости, ловкости, обмана.

Следует признать, что и в упоминаемом сказании конфликт достаточно 
острый: перед нартом Сосруко стоит задача или любыми путями добыть огонь, 
или же, возможно, и самому погибнуть. В данном случае ему предстоит каким бы 
то ни было образом заполучить желаемое благо, что возможно только при одном 
условии: войти в контакт с обладателем огня, чудовищем, которое не намерено 
одаривать кого бы то ни было своим достоянием, однако не настроено к нартскому 



155

богатырю с той откровенной враждебностью, с какой, например, соперник героя в 
богатырском поединке. Противостояние не выражено со всей явственностью как 
это может происходить между явными врагами, однако герой стоит перед необ-
ходимостью во что бы то ни стало решить проблему. А это невозможно «мирным 
путем». Поэтому в данном случае мы имеем не воинский поединок между двумя 
антагонистами, а скорее всего конфликт между персонификациями хаоса и космо-
са, где великан-иныж это воплощение неупорядоченной исходной для мироздания 
стихии, в которой еще нет осознанного разделения между добром и злом, а герой 
функционально олицетвореняет разумное, «цивилизационное» начало, выделив-
шееся из еще не упорядоченного, хаотичного мира. Соответственно, он представ-
ляет собой положительный полюс более высокого уровня цивилизации и по этой 
причине уже обладает целым комплексом позитивно оцениваемых характеристик. 
По законам жанра, на фоне задачи, стоящей перед богатырем, противник не дол-
жен вызывать симпатий, однако и считать его открытым злобным врагом героя 
тоже не приходится, если не учитывать общей закономерности эволюции: у носи-
теля логоса в противостоянии хаосу нет иной альтернативы, нежели его уничто-
жение. Соответственно, достижение им цели, конечно же, это подвиг, но подвиг 
не из разряда воинских, а, как принято именовать, «культурных». Это образчик 
одного из древнейших по своей сути архетипов, сложившихся в системе мифоло-
гических представлений и успешно аккумулированных эпосом.

Диахронным анализом непременно обнаруживается, что даже конкретная 
объективация такого сюжета как добывание огня путем обмана или уничтожения 
его изначального владельца (обычно это мифическое существо), в адыгском эпосе 
представлено в качестве явления достаточно развитой поэтической культуры. Это 
проявляется и в четко выраженной художественной организации текста с такими 
типичными для поэзии атрибутами как мелодика, строгая ритмическая структу-
ра, богатые аллитерации, тирадное строфическое деление, обилие характерных 
языковых изобразительно-выразительных средств – эпитетов, метафор, гипербол, 
иносказаний. 

Данному сюжету в мировой мифологии, в том числе в мифах этноязыковых 
массивов, которые никогда в обозримом историческом прошлом не соприкасались 
друг с другом, предшествует архетипическая схема с еще менее выраженным кон-
фликтом. Так, в некоторых этнических традициях хранитель огня может не только 
не являться прямым антагонистом героя-добытчика, но сам по доброй воле ода-
ривать его желанным для того благом [Сказки и предания нганасан 1976: 39–52
(в 7 записях 6 разных версий); Сказки и мифы киваи 1977: 45–46]. Есть основания 
считать, что акт добывания блага архетипическим героем имеет свою эволюцию – 
от бесконфликтного получения в дар от могущественного благодетеля к обрете-
нию искомого через простейший конфликт (похищение путем обмана первичного 
обладателя) и далее, на более высокой стадии эволюции сюжета, – через борьбу 
и победу. В адыгском фольклоре зафиксирована эволюционная стадия возникно-
вения противоречий на таком уровне, когда конфликт является неизбежным, хотя 
он и не откровенно явственный. Отсюда жанровая идентификация подобных ска-
заний прозрачна и не вызывает сомнений, поскольку само деяние вполне квали-
фицируется как героика, пусть не воинская, но все же заслуживающая того, чтобы 
это было признано героическим или, как принято именовать, культурным подвигом. 

Не присутствует мотив подлинно богатырского деяния и в ряде других ключе-
вых сюжетов нартских сказаний. Есть основания признать, что такое положение 
является общим родовым свойством эпоса вообще. Подобно упомянутому слу-
чаю, многие из сюжетов данного типа удачно вписываются в эпическую жанро-
вую систему как воплощение мотивов, имеющих свои генетические истоки в ми-
фологии, зачастую – будучи повествованиями о культурных подвигах, а поэтому 
органичными в эпических нарративах архаического типа.

А.М. Гутов. К жанровой специфике адыгского эпоса



156

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-1 (67)

К ним по своему генезису примыкают сказания на сюжеты с дополнительной 
функцией «информативного» характера, призванные или донести до слушателя 
версию о каких-то важных деталях, или же дать свое объяснение некоторым опи-
сываемым значимым явлениям. К данной группе сюжетов и мотивов, надо при-
знать – довольно неоднородной, правомерно отнести, в частности, многообраз-
ные версии появления героя на свет, а также сюжеты, ядро которых составляют 
так называемые этиологические мотивы. Это сказания о возникновении некото-
рых природных явлений, о появлении некоторых особенностей у той или иной 
местности, о характерных свойствах живых существ, о появлении первых орудий 
труда или инструментов (включая и музыкальные), о приручении диких живот-
ных, об окультуривании некоторых растений, о происхождении топонимических 
или иных названий. В большинстве случаев они не связаны с конкретными подви-
гами. Однако акцентируемая необычность самого этого явления надежно вводит 
мотив в эпическую систему. В нартском сказании повествуется о том, как герой 
рождается из камня, от союза человека и мифического существа или каким-либо 
иным совсем необычайным образом. В сказаниях младшего эпоса, историко-геро-
ического, будущего богатыря приносит орел. В более поздней версии герой оказы-
вается тайно рожденным, побочным, сыном человека высокого происхождения. 
Порою он оказывается найденышем или подкидышем. Главное здесь то, что его 
происхождение покрыто тайной. Но во всех перечисленных версиях ключевое на-
значение сюжета – информативное или «маркировочное», так как главное это то, 
что при его посредстве герой выделяется из общей среды. Иными словами, вся-
кое указание на необычайность, на отступление от обычного становится одним из 
приемов идеализации персонажа. Естественно, в отличие от сюжетов о добывани-
ях, сказание о рождении не может содержать повествования о подвиге, тем более 
– воинском. Сочетание слов «героическое рождение» само по себе представляется 
семантически несовместимым. Несмотря на изложенное, сюжет о рождении име-
ет прямое отношение к эпике уже одним тем, что рассказом о чудесном или про-
сто необычном появлении богатыря на свет герой выделяется из среды своих со-
племенников как личность неординарная. Примечательно, что трансформацции 
данной архетипической структуры прослеживаются эволюционно – от мифоло-
гических повествований до сказаний историко-героического эпоса, позднего по 
своей типологии. 

Совсем иное дело, когда в сказании речь идет, например, о споре богатырей-
нартов по поводу подстреленной на охоте черно-бурой лисицы [Нарты АЭ 2025: 
377–389, 389–398]. Это уже типично сказочный сюжет, который, как может пред-
ставляться, не должен иметь ничего общего с героикой как таковой. Фабула сказа-
ния в данном произведении строится на мотиве словесного состязания. Два слав-
ных нарта-богатыря (причем оба относятся к числу ключевых персонажей типич-
ных героических сказаний) на охоте одновременно стреляют и попадают в одну 
лисицу. Затевается спор – кому из них должна принадлежать добыча (ситуация 
больше бытовая или же интригующая авантюрными эпизодами, нежели эпиче-
ская). Решение приходит не на воинском поприще, а в споре – чья история окажет-
ся занимательнее или же чье намерение более благородно, тому и должен достать-
ся трофей. Сюжет осложнен двумя вставными историями, причем одна из них за-
фиксирована как сказочное приключение с метаморфозами, на мотив превраще-
ний наподобие истории героя «Золотого осла» Апулея [Фольклор адыгов 1979: 
301–304]. Между тем ключевые персонажи – это популярные нартские богатыри, 
а в качестве третейского судьи выступает в вариантах языческое божество, покро-
витель лесных угодий Мазытха (Мэзытхьэ). 

Близость данного сюжета к бытовым историям сближает сказание с народ-
ными новеллами как явлениями относительно позднего происхождения. Но его 
центральные персонажи – герои-богатыри. Правомерен вопрос: случайно или же



157

закономерно то, что герои носят имена эпических персонажей, и насколько право-
мерно отнесение этого нарратива к героическому эпосу? Мы склоняемся к тому, 
что на определенном этапе эволюции жанра богатыри-нарты стали восприни-
маться не просто как сообщество воинов, а как социально организованная обще-
ственная данность со своим укладом (в котором, естественно, доминирует воен-
ный быт), семейными отношениями, формами хозяйствования и даже житейски-
ми проблемами. Это благоприятствует проникновению в эпические циклы моти-
вов невоенного характера, хотя стержневыми, циклообразующими, остаются ска-
зания о подвигах. При этом в формальном отношении размывания границ жанра 
фактически не происходит. Вербальному тексту изначально свойственны пове-
ствовательный стиль эпоса с характерными стилистическими оборотами и осо-
бой, эпической, манерой изложения, а также предметной атрибутикой сказаний 
о героях. В своей совокупности отдельные родовые признаки сближают сказание 
с архаическим эпосом более, нежели с каким-либо иным фольклорным жанром. 

Однако для историко-героического эпоса адыгов, ни данный мотив, ни по-
строенный на его основе сюжет оказываются нехарактерными. По всей вероятно-
сти, в этом случае надо учитывать лежащий в основе сюжета мифологический ар-
хетип, аккумулированный старшим эпосом, но далее неспособный адаптировать-
ся к поэтической системе младшего. Его сказания и песни устойчиво опираются 
на события достоверные или близкие к достоверности, а не на мифологические 
представления, поэтому если в нем подобное и происходит, то чрезвычайно редко. 

Надо признать, что все же и в стилевом русле младшего эпоса порою прояв-
ляются сюжеты, сложившиеся на основе мифологических архетипов, при этом 
также не всегда характеризуемые героическим содержанием. Типичный пример – 
историко-героический цикл о Бора Могучем, сказание которого базируется на мо-
тивах так называемого эдипова комплекса – конфликт отца с сыном (зеркальная 
интерпретация – сыноубийство вместо древнегреческого убийства отца сыном, 
хотя в самой древнегреческой мифологии встречается и такой вариант), инцест, 
самоистязания. Подробнее он был рассмотрен нами в связи с архаическими мо-
тивами в адыгском младшем эпосе [Гутов 2000: 14–33]. Поэтому здесь считаем 
достаточным отметить, что при всей мифо-эпической «укорененности» сюжета в 
нем нет ни намека на состязательность, ни открытого вооруженного противостоя-
ния как, например, в описании поединка отца с сыном в былине об Илье Муромце 
в русском фольклоре или же истории Рустема и Сохраба в «Шах-наме» А. Фирдо-
уси. Зато есть типичная для мифа и эпоса история, органично переплетающаяся с 
ситуациями и образами, в особенности характерными для стадии раннесредневе-
кового рыцарства. Они и очевидны в сюжете цикла о Бора Могучем.

Несколько необычный ракурс проявлен еще в одном произведении младшего 
эпоса, песне и сказании о князе Лежероко [Гутов 2000: 54–69]. Оно также основы-
вается на древнейшем мотиве – обязательности участия смертного человека для 
победы сил добра в войне с мифическими существами, носителями зла и разруше-
ния. Варианты актуализации данного мотива также присутствуют в древнегрече-
ской мифологии. Так, в сюжете о борьбе богов с титанами, где первые олицетво-
ряют добро и логическую упорядоченность, а вторые – злое начало и хаос, усло-
вием победы сил добра предсказана обязательность участия смертного существа, 
каковым избирается герой Геракл, сын бога и смертной женщины, а потому и сам 
сертный [Аполлодор 1972: 9]. Тот же мотив присутствует в описании Троянской 
войны: условием победы ахейцев оказывается обязательное участие на их сто-
роне юного Ахиллеса, также смертного [Там же: 70]. Совершенно очевидно, что 
образы этих двух персонажей типологически различны. Образ Геракла представ-
ляется порождением значительно более древней эпохи, и он даже содержит при-
меты архаического «культурного» героя, если вспомнить о его легендарных две-
надцати подвигах. Образ Ахиллеса, пусть и наделенного таким архетипическим

А.М. Гутов. К жанровой специфике адыгского эпоса



158

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-1 (67)

свойством как неуязвимость, все же порождение более поздней стадии формиро-
вания нарративов. Неслучайно сама описанная в Илиаде Троянская война нашла 
историческое подтверждение в археологических раскопках, в то время как среди 
подвигов Геракла большинство надлежит отнести к разряду деяний мифических 
первопредков – здесь мотивы добывания блага, очищения пространства от сил ха-
оса и зла. В сказании адыгского эпоса реминисценции мифологических структур 
со всей явственностью переплетаются с воинскими подвигами. Более того, ни в 
сказании, ни в песне нет никаких широких описаний поединков или сражений. 
Внимание концентрируется на явлениях оккультного и магического характера. 

Дальнейшая эволюция героико-эпической традиции ведет к большему вни-
манию, обращаемому на житейские, бытовые проблемы, чему благоприятствует 
смена источников для сюжетов: вместо опоры на мифологические представления, 
младший эпос ориентирован на события реальной действительности. Вследствие 
этого больше внимания уделяется частностям, в том числе и бытовым, а также 
эмоциональному состоянию личности, что в свою очередь стимулирует усиление 
лирических мотивов. Это проявляется сначала в том, что тематический диапазон 
раздвигается настолько, что в нем заметное место занимает женщина, и это об-
стоятельство принципиально ново и важно для рассматриваемого жанра. В более 
ранних образцах женщина еще не наделяется активной действующей силой. Так, 
в цикле о наезднике Нашхожуко герой преследует грабителей, которые разорили 
его селение, и отбивает у них свою жену, чем и ограничивается ее функция в пес-
не и сказании [Народные песни... 1986: 10–212]. В другом цикле герой, Хасанш 
из рода Шогемоко, в одиночку нападает на свадебный поезд, увозящий его возлю-
бленную к нелюбимому ею жениху, и погибает. Но в данном случае женщина про-
являет заметно большую активность: она просит разрешения самой уложить тело 
юноши, поскольку он погиб в борьбе за нее. Под этим предлогом она опускается 
в могильную яму и закалывается, предпочтя смерть рядом с любимым человеком 
жизни с нелюбимым [Там же: 1–133, 134–17, 138–141]. 

Лирические мотивы находят более  свободное развитие с появлением песен, 
которые сложены от имени женщины. З.М. Налоев посвятил им статью-исследо-
вание, озаглавленное «Женщины – творцы великих песен» [Налоев 1978: 61–81]. 
Характерная особенность большинства из них – проникновенный лиризм содер-
жания при полном соответствии формы исполнения канонам героической песни. 
Из плана содержания фактически уходят суровый воинский аскетизм и чуть ли 
не вся предметная атрибутика, типичная для песен и сказаний о подвигах. Даже 
когда в песне упоминаются боевой конь, оружие и походное снаряжение, они не 
столько призваны воспеть мощь и мужество воина-наездника, сколько являются 
сугубо поэтическими средствами, при помощи которых лирическая героиня вы-
ражает свои чувства и оценки.

Логическим завершением длительного процесса эволюции становится воз-
никновение смеховых песен, также исполняемых в русле героической поэтики, 
но по содержанию весьма далеких от мотивов самой героики. Такова, например, 
записанная нами в 1972 году «Песня об Инароковском пожаре» [Народные песни 
2018: 393–402]. Если в песнях, сложенных от имени женщины, но исполняемых в 
духе традиционных героических песнопений и призванных или очистить лириче-
скую героиню от подозрений, или же излить ее переживания сугубо лирико-быто-
вого характера, в данном случае наблюдается принципиально иное. В том же по 
своей форме героическом (вернее – псевдогероическом) ключе, даже с преоблада-
нием минорных интонаций, дается смеховое, явно карикатурное описание пове-
дения сельчан на пожаре. Смеховой эффект достигается контрастом между драма-
тической по своей сути темой, несколько торжественной традиционной формой 
исполнения и совершенно не драматическим содержанием. Можно признать это 
завершением спирали эволюции: образно говоря, жанр исчерпал свои ресурсы и 
обернулся посмотреть на свое отражение – в духе травести. 



159

Со временем существенные изменения в плане содержания приводят к измене-
ниям и в области поэтики. Традиционная манера исполнения – соло в сопровожде-
нии хоровой партии «ежу» окончательно уступает место одиночному пению в со-
провождении музыкального инструмента или же к функциональной трансформа-
ции хора. Лексика и семантическая парадигматика песенного текста радикально ме-
няется, характерный для героических пшинатлей и древних песен речитатив окон-
чательно уступает приоритет протяжной песне, идеальный герой старинных песен 
сменяется лирическим героем в терминологическом значении данного понятия.

Подводя итоги нашим наблюдениям, есть основание отметить следующее.
Сказания и песни о героических подвигах составляют бесспорно основу эпи-

ческого жанра в его наиболее выраженных разновидностях в адыгском фолькло-
ре – архаическом эпосе о богатырях-нартах и типологически более позднем исто-
рико-героическом эпосе. В то же время это только основа, вокруг которой форми-
руются сюжеты и негероического содержания.

Сказания и песни негероического характера являются органической состав-
ной частью эпоса и могут иметь разные истоки возникновения – от мифологи-
ческих нарративов и фантастических персонажей в них (более характерных для 
нарративов архаического эпоса) до реальных событий и образов, которые имеют 
реальных прототипов.

Соответственно, они выполняют в поэтическом тексте разные функции. В ци-
кле архаического эпоса это прием идеализации, когда речь идет о рождении героя, 
приобретении им богатырского коня и оружия, особенностях самого героя или не-
которых предметов. Сюда же примыкает серия сюжетов этиологического характе-
ра – о появлении какого-либо орудия, о приручении животного, об «окультурива-
нии» полезного растения, о введении какого-либо обычая и пр.

В историко-героическом эпосе подобного характера сюжеты переосмыслива-
ются или совсем не проявлены. В то же время в них с большей интенсивностью 
проникают сюжеты о более обыденных,  бытовых отношениях, причем с описа-
нием действий и характеристиками конкретных достоверно существовавших лиц, 
что низводит повествование с эпического пафоса к нарративам бытового, аван-
тюрного, романтического плана. В результате количественного перевеса песен и 
сказаний «негероического» содержания открываются благоприятные обстоятель-
ства для развития народной лирики. Таким образом актуализуется межжанровый 
континуум в адыгском фольклоре. 

Список источников и литература

Аполлодор 1972 – Аполлодор. Мифологическая библиотека. Л.: Наука, 1972. 216 с.
Гутов 2000 – Гутов А.М. Поэтико-стилевые традиции адыгского ээпоса. Нальчик: Эль-

фа, 2000. 219 с.
Мифы... 1982 – Мифы народов мира., Т. 2. М.: Советская энциклопедия, 1982. 720 с.
Налоев 1978 – Налоев З.М. Из истории культуры  адыгов. Нальчик: Эльбрус, 1978. 192 с.
Народные песни... 1986 – Народные песни и инструментальные наигрыши ады-

гов. Под общей ред. Е.В. Гиппиуса. Т. III. Ч. 1. М. Советский композитор, 1986. 224 с.
(На адыгских и русском яз.)

Народные песни... 2018 – Народные песни и инструментальные наигрыши ады-
гов. Под общей ред. Е.В. Гиппиуса. Т. IV. Ч. 1, 2. Нальчик: ИГИ КБНЦ РАН, 2018. 530 с.
(На адыгских и русском яз.)

Нартхэр 2002 – Нартхэр. Адыгэ эпос. ХьэдэгъэлIэ А. иред. Томибл хъурэ, я-II-рэ том. 
Мыекъуапэ: ГУРИПП «Адыгея». 2002. Н. 300. (Нарты. Адыгский эпос. Под ред. А. Гада-
гатля. В семи томах, т. II.  Майкоп: ГУРИПП «Адыгея», 2002. 300 с.). (На адыгских языках)

Нарты АЭ 2025 – Нарты. Адыгский эпос. Под ред. А.М. Гутова. Т. III. Нальчик: Принт-
Центр, 2025. 556 с.

А.М. Гутов. К жанровой специфике адыгского эпоса



160

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-1 (67)

Пропп 1958 – Пропп В.Я. Русский героический эпос. М.: Государственное издатель-
ство художественной литературы; 1958. 604 с.

Сказки и мифы... 1977 – Сказки и мифы папуасов киваи. М.: Главная редакция восточ-
ной литературы. 1977. 328 с.

Сказки и предания... 1976 –  Сказки и предания Сказки и предания нганасан. М.: Глав-
ная редакция восточной литературы. 1976. 341 с.

Фольклор адыгов 1979 – Фольклор адыгов в записях и публикациях XIX – начала 
XX вв. Сост. А.И. Алиевой. Нальчик: Эльбрус. 1979. 404 с.

References

APOLLODOR. Mifologicheskaya biblioteka [Mythological Library]. Leningrad: Nauka, 
1972. 216 p. (In Russian)

GUTOV A.M. Poe`tiko-stilevy`e tradicii ady`gskogo e`e`posa [Poetic and Stylistic Tradi-
tions of the Adyghe Epic]. Nalchik: El-fa, 2000. 219 p. (In Russian)

Mify` narodov mira. T. 2. M.: Sovetskaya e`nciklopediya, 1982. 720 p. (In Russian)
NALOEV Z.M. Iz istorii kul`tury` ady`gov [From the History of the Adyghe Culture]. 

Nalchik: Elbrus, 1978. 192 p. (In Russian)
Narodny`e pesni i instrumental`ny`e naigry`shi ady`gov [Folk Songs and Instrumental tunes 

of the Adyghes]. Pod obshhej red. E.V. Gippiusa. T. III. Ch. 1. Moskva, Sovetskij kompozitor, 
1986. 224 p. (In Kabardino-Circassian and Russian)

Narodny`e pesni i instrumental`ny`e naigry`shi ady`gov [Folk songs and instrumental tunes 
of the Adyghes]. Pod obshhej red. E.V. Gippiusa. T. IV. Ch. 1, 2. Nal`chik, IGI KBNC RAN, 
2018. 530 p. (In Kabardino-Circassian and Russian)

Narty. Adygskij epos [Narts. Adyghe epic]. Pod red. A. Gadagatlya. V semi tomah. T. II.  
Majkop: GURIPP «Adygeya», 2002. 300 p. (in Adyghe)

Narty. Adygskij epos [Narts. Adyghe epic]. Pod red. A.M. Gutova. T. III. Nal`chik, Print-
Centr, 2025. 556 p. (in Adyghe and Russian)

PROPP V.Ya. Russkij geroicheskij e`pos [Russian heroic epic]. Moskva, Gosudarstvennoe 
izdatel`stvo xudozhestvennoj literatury`, 1958. 604 p. (In Russian)

Skazki i mify` papuasov kivai [Tales and myths of the Kiwai Papuans]. M.: Glavnaya redak-
ciya vostochnoj literatury`, 1977. 328 p. (In Russian)

Skazki i predaniya nganasan [Fairy Tales and Legends of the Nganasan] M.: Glavnaya reda-
kciya vostochnoj literatury`, 1976. 341 p. (In Russian)

Fol`klor ady`gov v zapisyax i publikaciyax XIX – nachala XX vv. [Folklore of the Adyghe 
in the Recordings and Publications of the 19th and Early 20th Centuries]. Sost. A.I. Alievoj. 
Nal`chik: E`l`brus, 1979. 404 p. (In Russian)

Информация об авторе
А.М. Гутов – доктор филологических наук, профессор, главный научный сотрудник 

сектора адыгского фольклора.

Information about the author
A.M. Gutov – Doctor of Science (Philology), Professor, Chief Researcher of the Sector of 

Adyghe Folklore.

Статья поступила в редакцию 09.10.2025; одобрена после рецензирования 10.12.2025; 
принята к публикации 15.12.2025.

The article was submitted 09.10.2025; approved after reviewing 10.12.2025; accepted for 
publication 15.12.2025.


