
131

Научная статья
УДК 398.2 2
DOI: 10.31007/2306-5826-2025-4-2-67-131-138

СЮЖЕТ ATU 960А «ИВИКОВЫ ЖУРАВЛИ» В АДЫГСКОМ ЭПОСЕ

Мухамед Фуадович Бухуров

Институт гуманитарных исследований – филиал Федерального государственного бюд-
жетного научного учреждения «Федеральный научный центр «Кабардино-Балкар-
ский научный центр Российской академии наук», Нальчик, Россия, mbf72@mail.ru,
https://orcid.org/0000-0002-6253-4097

© М.Ф. Бухуров, 2025

Аннотация. В настоящей статье представлен сравнительно-типологический 
анализ вариантов реализации международного сюжетного типа ATU 960 A («Журав-
ли Ивика») в устном народном творчестве адыгов. Предметом исследования являют-
ся фольклорные тексты новеллистических и богатырских сказок, героического эпоса 
и повесть адыгского просветителя XIX Султана Хан-Гирея «Черкесские предания», 
в которых фиксируется мотив разоблачения преступления, совершенного без свиде-
телей, через обращение жертвы к траве перекати-поле (в вариантах –  пролетающим 
птицам и т.п.). Устанавли вается семантическое значение поговорки, основанной на 
этом сюжете, «Е къуалэ (къуанщIэ) хэшэнщ, е жьуджалэ хэшэнщ» (Либо грач (птица) 
выдаст тайну <преступления>, либо – перекати-поле выдаст), определяется ее место 
в структуре диалогических формул сказки и сказания. В работе выявляются как уни-
версальные черты, сближающие адыгские версии с античными нарративами (миф об 
Ивике) и европейскими аналогами, так и уникальные национально-самобытные эле-
менты повествования.

Ключевые слова: сюжет ATU 960A The Cranes of Ibycus (Журавли Ивика), перекати-
поле, адыгский эпос, новеллистическая сказка, богатырская сказка, сказание, повесть

Для цитирования: Бухуров М.Ф. Сюжет ATU 960А «Ивиковы журавли» в адыг-
ском эпосе // Вестник КБИГИ. 2025. № 4-2 (67). С. 131–138. DOI: 10.31007/2306-5826-
2025-4-2-67-131-138

Original article

PLOT OF ATU 960A “IVIK’S CRANES” IN THE ADYG EPIC

Mukhamed F. Bukhurov 

Institute for the Humanities Research – Affi  liated Federal State Budgetary Scientifi c Establish-
ment «Federal Scientifi c Center «Kabardian-Balkarian Scientifi c Center of the Russian Acad-
emy of Sciences», Nalchik, Russia, mbf72@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-6253-4097 

© M.F. Bukhurov, 2025

Abstract. This article presents a comparative and typological analysis of the options 
for the implementation of the international story type ATU 960 A (“Cranes of Ivica”) in the 
oral folk art of the Adygs. The subject of the research is folklore texts of short-story and bo-
gatyr tales, heroic epics and the story “Circassian Legends” by the 19th-century Adyg edu-
cator Sultan Khan Girey, which records the motive for exposing a crime committed without 
witnesses through the victim’s appeal to tumbleweed (in variants – fl ying birds, etc.). The 
semantic meaning of the saying based on this plot is established, “Ye kuale hashensh, ye



132

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

zhujale hashensh” (Either the rook (bird) will reveal the secret of the crime, or the  tumble-
weed will reveal it), its place in the structure of the dialogical formulas of fairy tales and leg-
ends is determined. The work reveals both universal features that bring the Adyg versions 
closer to ancient narratives (the myth of Ivica) and European analogues, as well as unique 
national and original narrative elements.

Keywords: plot of ATU 960A The Cranes of Ibycus, tumble weeds, Adyg epic, short 
story, heroic tale, tale, novella

For citation: Bukhurov M.F. Plot of ATU 960A “Ivik’s cranes” in the Adyg epic. Vestnik 
KBIGI = KBIHR Bulletin. 2025; 4-2 (67): 131–138. (In Russ.). DOI: 10.31007/2306-5826-
2025-4-2-67-131-138

Сюжет «ивиковы журавли» относится к наиболее популярным в мировом 
фольклоре и литературе. Согласно мнению многих ученых, название сюжета свя-
зано с именем древнегреческого поэта VI в. до н.э. Ивиком. Как отмечено во мно-
гих трудах, Ивик вел странствующий образ жизни, и ок. 540 г. до н.э. обосновал ся 
на о. Самос п ри дворе тирана Поликрата [Ромашко 2004–2017]. По преданию, по 
пути в Коринф на Истмийские игры он был смертельно ранен разбойниками. Пе-
ред смертью он, посмотрев в небо, увидел стаю журавлей и попросил их стать его 
мстителями. После убийства Ивика, разбойники отправляются смотреть состя-
зание, один из них видит пролетающих журавлей-«мстителей» и показывает их 
спутникам. Из их разговора другие зрители узнают о тайне убийства поэта, убийц 
задерживают и судят. Как отмечено учеными, на этом предании основана поговор-
ка «Ивиковы журавли», и этот сюжет был использован Фридрихом Шиллером в 
балладе «Ивиковы журавли», написанном в 1797 г. (см. об этом более подробно: 
Агаркова Ю.А. «Баллада Ф. Шиллера «Ивиковы журавли» в контексте филос оф-
ско-эстетических взглядов веймарских классиков» [Агаркова 2022]). В 1813 г. со-
держание баллады было переложено на русский язык В.А. Жуковским, а позднее 
к этой теме обращались и другие поэты, писатели и драматурги.

Что касается фольклора, то здесь сюжет представлен в различных жанрах под 
разными названиями и формулировками. Так, в известном каталоге Аарне-Томп-
сона-Утера [Uther Hans-Jörg 2011] (далее ATU) выделяютс я пять подтипов этого 
сюжета. Ниже приводится два из них, так как по форме объективации они наибо-
лее близки сюжету повествования адыгского фольклора:

ATU 960 The Sun Brings All to Light. A man (Jew, cattle dealer, girl) is held up and 
beaten by another man (tailor, coachman, innkeeper) and later dies. Just before dying 
he says, “The clear sun (god, moon, wind) will bring everything to light”. The robber 
looks in vain for money in his pockets, dumps him behind a thicket, and continues his 
travels. In the next town the murderer marries and later has a family. One morning as 
he sits with his wife at the window, he pours coff ee into his cup and sees how the sun-
beams gleam in it and refl ect pat terns on the wall. He repeats the last words of the dy-
ing man [D1715]. His wife does not understand the meaning of his words and urges him 
to give  an explanation. He fi nally tells her confi den tially about the murder. His wife 
promises not to tell anyone. But she does not k eep her promise and three days later the 
whole town knows what happened. The man is condemned [N271.1] [Uther Hans-Jörg 
2011: 601] – (Солнце выносит все на свет. Мужчин а (еврей, торговец скотом, де-
вушка) ограблен и избит другим мужчиной (портным, кучером, трактирщиком), и 
позже умирает. Перед смертью он произносит: «Ясное с олнце (бог, луна, ветер) 
вынесет всё на свет». Грабитель тщетно ищет деньги в его карма нах, бросает его 
за кустами и продолжает свои странствия. В следующем городе убийца заводит 
семью. Однажды утром, сидя с женой у окна, он наливает кофе в чашку и видит, 
как солнечные лучи, играя в ней, рисуют узоры на стене. Он повторяет последние 
слова умирающего [D1715]. Жена не понимает смысла его слов и требует от него 
объяснений. В конце концов, он доверительно рассказывает ей об убийстве. Жена



133

обещает никому не рассказывать. Но она не сдерживает своего обещания, и через 
три дня весь город узнает, что произошло. Мужчину осуждают [N271.1]);

ATU 960A The Cranes of Ibycus. A traveler becomes a victim of robbery at  a re 
mote place. Just before dying he calls on cranes (ravens, wild ducks, doves) passing 
by to bear witness to the c rime. When the cranes pass by again, one of the murderers 
reveals himself without thinking (the cranes follow the murderer and point him out) 
[N271.3]. In some variants the murderer is exposed by partridges, geese, birds, dogs, 
thorns, a plant, a tree, the sun, a calf’s head or by a (sing ing, bleeding) bone. Cf. Types 
720, 780, 780B, 780C, and 960 [Uther Hans-Jörg 2011: 602] – (Журавли Ивика. Пут-
ник становится жертвой ограбления в отдаленном месте. Перед смертью он при-
зывает пролетающих мимо журавлей (воронов, диких уток, голубей) засвидетель-
ствовать преступление. Когда журавли снова пролетают мимо, один из убийц, не 
задумываясь, раскрывает себя (жур авли следуют за убийцей и указывают на него) 
[N271.3]. В некоторых вариантах убийцу разоблачают куропатки, гуси, птицы, со-
баки, шипы, растение, дерево, солнце, телячья голова или (поющая, кровоточа-
щая) кость. Ср. типы 720, 780, 780B, 780C и 960).

Н.П. Андреев в своем «Указателе сказочных  сюжетов по системе Аарне» дан-
ному сюжету присваивает номер 960 и дает следующее описание: Тайное убий-
ство (Ивиковы журавли): умирающий обращается к ковылю-траве и т. п. с прось-
бой раскрыть убийство; через много лет убийца смеется при виде травы, расска-
зывает свою тайну жене (и т. п.), она доносит на него [Андреев 1929: 71]. Данная 
формулировка была использована позже и составителями «Сравнительного ука-
зателя сюжетов. Восточнославянская сказка», при этом определено точное соот-
ветствие с каталогом Аарне-Томпсона, т.е. здесь сюжету присваивается индекс 
960А=АА 960 [Сравнительный указатель… 1979: 247].

Судя по указателю К.Я. Арайс и А.А. Медне, сюжет латышских сказок соот-
ветствует ATU 960: Солнце – свидетель. Разбойник из-за денег убивает одиноко-
го путника. Умирая, он призывает в свидетели лучи солнца, траву и т.п. Однажды 
кто-то случайно упоминает этих «свидетелей», и разбойник невольно признается 
в преступлении (Так же: Разбойник выдает себя, повторяя слова, которые слышал 
во время совершения преступления) [Арайс, Медне 1977: 336].

Несмотря на то, что в названных указателях сюжет обозначен разными номе-
рами или имеет разные описания, в принципе оба подтипа по содержанию совпа-
дают – в них выделяются одни и те же компоненты:

1) путник ограблен и убит (избит) другим мужчиной;
2) умирающий перед смертью обращается к солнцу или траве перекати-поле 

и т.п. с просьбой раскрыть тайну его убийства (как отмечено выше, «в некоторых 
вариантах преступника разоблачают куропатки, гуси, птицы, собаки, шипы, рас-
тение, дерево, солнце, телячья голова или (поющая, кровоточащая) кость». В уст-
ном народном творчестве адыгов в качестве разоблачителя тайны убийства высту-
пает грач (или другая птица), но эту функцию в большинстве случаев выполняет 
трава перекати-поле);

3) убийца женится на жене убитого им человека (в предании об Ивике убийц 
разоблачают во время Истмийских состязаний);

4) в их жилище закатывается перекати-поле (в вариантах – солнечные лучи па-
дают на стену, журавли пролетают мимо них и т.д.);

5) убийца смеется при виде травы (лучей солнца, пролетающих журавлей), 
тайна раскрывается;

6) жена мстит за кровь своего мужа  (в вариантах – убийцу судят).
В адыгском фольклоре рассматриваемый сюжет относится к одному из са-

мых распространенных, и он представлен не только в сказках, но и в послови-
цах и поговорках, а также в архаическом эпосе о нартских богатырях. В сборнике

М.Ф. Бухуров. Сюжет ATU 960А «Ивиковы журавли» в адыгском эпосе



134

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

«Адыгэ таурыхъхэр. Новеллэ таурыхъхэр» («Адыгские сказки. Новеллистические 
сказки») приводится два варианта сказки на этот сюжет под названием «Е къуа-
лэ хэшэнщ, е жьуджалэ хэшэнщ» («Либо птица раскроет тайну <преступления>, 
либо – перекати-поле») [Адыгские сказки… 2005: 340–346]. Фабула этих сказок 
такова. Один из двух друзей женится на самой красивой девушке. Другой влюбля-
ется в нее, и, чтобы заполучить ее, решает погубить друга. С этой целью он берет 
товарища с собой, и они вместе отправляются в поход, и, когда они достигли бе-
рега кокой-то реки, злодей коварно убивает друга и бросает в реку. Перед смер-
тью он обращается к грачу и траве перекати-поле с просьбой раскрыть убийство. 
Через какое-то время убийца женится на его жене. Однажды от сильного  ветра в 
комнату, где сидели они, закатывается перекати-поле. Он смеется п ри виде тра-
вы, и, по настоянию жены, невольно признается в преступлении. Жена мстит ему.

Сюжет встречается и в нартском эпосе, и связан он с циклом о Батразе – в нем 
повествуется о гибели этого персонажа. Существует несколько вариантов сказа-
ния, где главным сюжетообразующим мотивом является гибель героя. Согласно 
варианту Нуха Мугу (1898 г.р.) [Нарты… 2024: 254–256], Батраз враждует с на-
ртами из-за того, что они погубили его отца. Нарты узнают уязвимое место бога-
тыря и убивают его. Здесь форма объективации мотива выведывания уязвимого 
места героя соответствует описанию сюжета ATU 315 The Faithless Sister (Невер-
ная сестра) [Uther Hans-Jörg 2011: 201–202]. Нарты подсылают к матери Батраза 
какого-то мужчину, чтобы он узнал уязвимое место его сына. Женщина влюбля-
ется в него и рассказывает ему, как извести Батраза: нарты не могут связать его 
обычной веревкой, поэтому, по совету его матери, они изготавливают аркан, в ко-
торый вплетен клок ее (матери) волос; им связывают Батраза; он не может разо-
рвать его; нарты приходят и убивают Батраза.

По варианту Бый Шаше (1874 г.р.) [Нарты… 2024: 263–265], нарты узнают, 
что убить Батраза невозможно, покуда стрела не попадет в него на виду у матери. 
Враги привязывают Батраза цепью к скамье, на которой он лежал и спал, затем 
поднимают большой шум. Батраз, проснувшись от шума и криков, вскакивает и с 
привязанной к спине скамьей выходит во двор, не понимая, что происходит, а те 
начинают осыпать его стрелами. Жокояна, мать/нянька, тоже не понимая ничего, 
выскакивает из дому и в тревоге смотрит в сторону сына. Стрела, попавшая в Ба-
траза в миг, когда ее взгляд обрати лся к нему, поражает его.

Как видно, некоторые варианты сказания о гибели нарта Батраза основаны 
на мотиве и сюжете (мотив уязвимости, сюжет ATU 315), которые получили ши-
рокое распространение в мировом фольклоре. Таким же образом используется и 
универсальный сюжет ATU 960A The Cranes of Ibycus (Журавли Ивика). По вари-
анту Мыта Карагулова (1866 г.р.) [Нарты… 2024: 256–263], Батраз вместе с дру-
гими нартами отправляется в зекIуэ (поход). К ним присоединяется один знатный 
всадник, на котором была  кольчуга, подобной которой не видели ни на одном из 
нартов. Батразу так понравилась эта кольчуга, что он задумывает убить его, что-
бы снять с него кольчугу.  Батраз подкрадывается к нему и убивает. Умирая, муж-
чина говорит так: «– Телъыджэ лажьэ жьуджалэ и хашэщ, е къуалэ, е жьуджа-
лэ хашэ схуэпщIыну Жьытхьэм солъэIу! Ах, бетэмал, мурадыфI пхуэсщIат, ауэ 
хъуакъым, сынэбгъэсамэ, пщхьэпэн хэкIынт» [Нарты… 2024: 256] – «Поводом 
для раскрытия тайны бывает и перекати-поле. Прошу тебя, о Бог ветра, сде-
лай доносителем тайны моей смерти или птицу, или перекати-поле. Эх, жаль, 
доброе я задумал, было, для тебя; если бы ты дал мне его осуществить, было бы 
тебе от этого благо». Как оказалось, это был славный Койдан, сын Дамызеп-
ша, родом из живущих на берегу Каспия. Он искал самого Батраза, чтобы выдать 
за него сестру – самую красивую из девушек. Батраз отправляется на ее поиски.
В пути ему встречается один неказистый всадник, который советует Батразу сде-
лать привал в каком-то кургане.



135

Далее в повествование вплетается один из распространенных мотивов
богатырской сказки – испытания силы и мужества жениха девушкой-богатыршей. 
Как известно, основная функция невесты в сказках подобного рода – «найти бога-
тыря-мужчину, превосходящего ее своей силой. И найдя такого мужчину, она от-
казывается от прежних привычек и возвращается к занятиям, свойственным дру-
гим женщинам» [Бухуров 2015: 86]. По замечанию А.И. Алиевой, ее образ боль-
ше всего связан с сюжетом, зафиксированным в указателе типов турецких сказок 
Эберхарта-Боратава: Eb–Bo 62, III, 6. Герой сражается с переодетой в мужскую 
одежду женщиной, после чего женится на ней [Ал иева 1986: 36]. Но на этом ска-
зание о Батразе не заканчивается, и финальной частью является сюжет о бога-
тырше-мстительнице, который в названном каталоге обозначен под номером Eb–
Bo 279, III, 4–6: Женщина, переодевшись в мужскую одежду, мстит с помощью 
незнакомца за смерть отца, своего мужа или братьев, затем становится женой ге-
роя [Алиева 1986: 36–37]. Однако здесь этот сюжет используется в трансформи-
рованном виде: жена мстит своему мужу за кровь брата.

Подобно сказочным персонажам, сестра Койдана переодевается в мужскую 
одежду, на кургане встречает Батраза, приводит его к себе домой и там испыты-
вает его – сражается с ним. Батраз побеждает, и девушка выходит за него. Однаж-
ды от ветра в их жилище закатывается пустынное маленькое перекати-поле. При 
виде его Батраз смеется. Жена пристает к нему и принуждает его раскрыть тайну. 
Узнав о судьбе брата, она клянется отомстить за его кровь. Снова переодевается 
в богатырскую одежду, на берегу моря вступает в сражение с Батразом и древком 
своего копья пригвождает его к земле.

Существует и другой вариант [Нарты… 2024: 230–232] этого сказания, кото-
рый представлен в несколько иной контаминации. В начальной части повествова-
ния рассказывается о племени испов (карликовое племя человекоподобных созда-
ний, обладающих огромной физической силой, большим умом, мужеством; вме-
сто лошадей у них были зайцы, а в качестве рабов – иныжи (великаны); мать Ба-
траза была дочерью предводителя испов [Мифы народов мира 1991: 571]): как они 
строили свои дома (см.: дольмены), как на рты (в вариантах – иныжи) подчиня-
лись им, почему зайцы стали бегать скачками и пр. Вторая часть основана на сю-
жете ATU 960A The Cranes of Ibycus (Журавли Ивика), но здесь отсутствуют неко-
торые его элементы. Как и в варианте Бый Шаше, здесь Батраз убивает встречного 
всадника и снимает с него кольчугу. Но, в отличие от первого варианта, всадник, 
чтобы раскрыть тайну его убийства, не обращается к траве перекати-поле, а лишь 
проклинает Батраза со словами: «МурадыфI пхуэсщIат, сылъэбгъэIэсакъым. Узэ-
блар афэ  закъуэр арт. Абы нэхъ насып умыгъуэткIэ!» – «Я имел к тебе доброе 
намерение, ты не дал мне достигнуть. Всего лишь на кольчугу ты позарился. Так 
пусть тебе другого счастья не будет!» [Нарты… 2024: 231]. 

Сюжет ATU 960A The Cranes of Ibycus (Журавли Ивика) использован и в про-
изведениях адыгских писателей. Например, он встречается в повести известно-
го просветителя XIX в. Султана Хан-Гирея «Черкесские предания» [Султан Хан-
Гирей 2009: 318–416]. Основная тема повести – борьба адыгов с иноземными за-
хватчиками, другими словами, как отмечено А.Х. Хакуашевым, здесь «события 
развертываются среди племени жанеевцев в эпоху, когда во главе Крымского хан-
ства стоял Магомет-Гирсй» [Хакуашев 1978: 167]. По его справедливому замеча-
нию, «в основу повести Хан-Гирея легли предания адыгского фольклора. Опреде-
ленно можно назвать два фольклорных сюжета, использованных автором для ее 
создания, – бытовавшую самостоятельно в народном эпосе сказку под названи-
ем «Перекати-поле» и предание о кровной мести молодого горца, легшее в осно-
ву поэмы М.Ю. Лермонтова «Каллы»» [Хакуашев 1978: 166]. Следует заметить, 
что, несмотря на различия в некоторых деталях (например, в повести основной 
линией проходят мотивы защиты Родины, борьбы с иноземными захватчиками, 

М.Ф. Бухуров. Сюжет ATU 960А «Ивиковы журавли» в адыгском эпосе



136

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

включаются новые действующие лица (предводитель жанеевцев, Канлы и др.), 
она имеет своеобразную композиционную структуру и т.д.), в повести сохранены 
все основные мотивы фольклорного сюжета ATU 960A The Cranes of Ibycus (Жу-
равли Ивика): князь Джембулат влюбляется в дочь предводителя жанеевцев; ко-
варный Канлы, преследуя свои личные интересы (жениться на дочери предводи-
теля) принуждает Теймбулата убить Джембулата; после убийства своего лучшего 
друга, Теймбулат убивает и Канлы, затем сам женится на княгине; однажды под-
нимается вихрь и в открытую дверь дома княгини заносит траву перекати-поле; 
при виде травы Теймбулат раскрывает тайну убийства Джембулата; жена мстит за 
кровь мужа (убивает Теймбулата).

По справедливому замечанию Ж.Г. Тхамоковой, сюжет ATU 960A The Cranes 
of Ibycus (Журавли Ивика) «породил пословицу: «Е къуанщIэ хэшэнщ, е жьуджа-
лэ хэшэнщ» (либо грач известит, либо перекати-поле)» [Тхамокова 2014: 56], т.е., 
имеется ввиду, что любая тайна рано или поздно будет разоблачена. Также она яв-
ляется одним из главных компонентов в так называемых «формулах, входящих в 
диалог или типичных выражениях отдельных сказочных персонажей» (по опреде-
лению румынского ученого Никола е Рошияну [Рошияну 1974: 155–160]):

В сказочных формулах:
1. «– Сеуэрэ уи щхьэр пызупщIамэ, хэт жиIэжынт, хэти илъагъурэ? – 

жиIэри…
– <…> «Жьуджалэ хэушэ е къуанщIэ хэушэ» жыхуаIэр аращи, зыгуэр хэ-

шэнщ, – жиIэри <Жамырзэ>» [Адыгские сказки… 2005: 341] – «Если-бы я уда-
рил и отрубил бы тебе голову, кто это увидел бы, и кто бы мог рассказать об 
этом? – говоря <спросил Кетуко>.

– <…> Как говорится, «Или перекати-поле расскажет, или грач расска-
жет», кто-то раскроет <тайну>, – ответил <Жамирза>.

2. «– Иджыпсту укъалъэгъуакъым икIи укъащIагъэнкъым, ауэ дапщэщми 
къыпхуэгъункъым, – е къуалэ хэшэнщ, е жьуджалэ хэшэнщ» [Адыгские сказ-
ки… 2005: 344] – «Сейчас тебя никто не видит и не знает об этом, но когда-ни-
будь ты за это заплатишь, – или грач расскажет, или перекати-поле расска-
жет».

В героическом эпосе:
«А лIыр щылIэм моуэ жиIащ:
– Телъыджэ лажьэ жьуджалэ и хашэщ, е къуалэ, е жьуджалэ хашэ 

схуэпщIыну Жьытхьэм солъэIу! Ах, бетэмал, мурадыфI пхуэсщIат, ауэ хъуакъ-
ым, сынэбгъэсамэ, пщхьэпэн хэкIынт» [Нарты… 2024: 256] – «Умирая, мужчина 
сказал так: «Поводом для раскрытия тайны бывает и перекати-поле. Прошу 
тебя, о Бог ветра, сделай доносителем тайны моей смерти или птицу, или 
перекати-поле. Эх, жаль, доброе я задумал, было, для тебя; если бы ты дал мне 
его осуществить, было бы тебе от этого благо»

В предании Султана Хан-Гирея:
«Кто, – спросил он Джембулата, – кто будет вестником твоей смерти, если 

я тебя теперь зарежу?»
Джембулат улыб нулся и отвечал, указывая на куст, подле него растущий: 

«Вот этот тетеркон (перекати-поле) может быть Божиим вестником» 
[Султан Хан-Гирей 2009: 411].

Как видно, сюжет ATU 960A The Cranes of Ibycus (Журавли Ивика) полу-
чил широкое распространение в адыгском фольклоре. Он представлен в сказках 
и сказаниях героического эпоса. На его основе возникло устойчивое выражение
«Е къуалэ (къуанщIэ) хэшэнщ, е жьуджалэ хэшэнщ» (Либо грач (птица) выдаст тай-
ну <преступления>, либо – перекати-поле выдаст), которое стало одним из основ-
ных компонентов традиционных формул, входящих в диалог сказочных и эпиче-
ских персонажей. В реальной действительности формула обрела расширительное 



137

значение, постулируя, что любая тайна когда-нибудь будет раскрыта. Результаты
исследования позволяют сделать вывод о том, что, несмотря на универсальность 
сюжета ATU 960 A, его адыгская интерпретация во многом является оригинальной.

Список источников и литературы

Агаркова 2022 – Агаркова Ю.А. «Баллада Ф. Шиллера «Ивиковы журавли» в контексте 
философско-эстетических взглядов веймарских классиков» // Уральский филологиче-
ский вестник. 2022. № 1. С. 15–24. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/ballada-f-shillera-
ivikovy-zhuravli-v-kontekste-fi losofsko-esteticheskih-vzglyadov-veymarskih-klassikov/viewer 
(Дата обращения: 24.11.2025).

Адыгские сказки… 2005 – Адыгские сказки. В 2-х т. Т. 1: Новеллистические сказки 
[на адыг. яз.: Адыгэ таурыхъхэр. ТомитIу. 1 т: Новеллэ таурыхъхэр] / сост. Ж.Г. Тхамоко-
ва (Браева). Нальчик: Изд. центр «Эль-Фа», 2018. 836 с.

Алиева 1986 – Алиева А.И. Поэтика и стиль волшебных сказок адыгских народов. М.: 
Наука, 1986. 280 с. 

Андреев 1929 – Андреев Н.П. Указатель сказочных сюжетов по системе Аарне. Л.: Го-
сударственное русское географическое общество, 1929. 120 с. 

Арайс, Медне 1977 – Арайс К.Я., Медне А.А. Указатель типов латышских народных 
сказок. Рига: Изд-во «Зинатне», 1977. 528 с.

Бухуров 2015 – Бухуров М.Ф. Адыгская богатырская сказка. Нальчик: Издательский 
отдел КБИГИ, 2015. 160 с.

Мифы народов мира 1991 – Мифы народов мира. Энциклопедия в 2-х т. Т. 1 / гл. ред. 
С.А. Токарев. М.: Советская энциклопедия, 1991. 671 с.

Нарты… 2024 – Нарты. Адыгский (черкесский) эпос. В 4-х т. Т. 2. Озырмес. Батраз. Аша-
мез / под ред. А.М. Гутова. Нальчик: Издательская типография «Принт Центр», 2024. 472 с.

Ромашко 2004–2017 – Ромашко С.А. Ивик // Большая российская энциклопедия 2004–
2017. URL: https://old.bigenc.ru/literature/text/1999288 (Дата обращения: 25.11.2025).

Рошияну 1974 – Рошияну Н. Традиционные формулы сказки. М.: Наука, 1974. 216 с. 
Сравнительный указатель… 1979 – Сравнительный указатель сюжетов. Восточнос-

лавянская сказка / отв. ред. К.В. Чистов. Л.: Наука, 1979. 438 с.
Султан Хан-Гирей 2009 – Султан Хан-Гирей. Избранные труды и документы / сост. 

М.Н. Губжокова. Майкоп: ОАО «Полиграф-Юг», 2009. 672 с.
Тхамокова 2014 – Тхамокова Ж.Г. Адыгская бытовая сказка (сюжетный состав в срав-

нительном освещении). Нальчик: Издательский отдел КБИГИ, 2014. 222 с.
Хакуашев 1978 – Хакуашев А.Х. Адыгские просветители. Нальчик: Эльбрус, 1978. 260 с. 
Uther Hans-Jörg 2011 – Uther Hans-Jörg. The Types of international Folktales. A Classifi -

cation and Bibliography. Based on the System of Antti Aarne and Stith Thompson. Part 1: Ani-
mal Tales, Tales of Magic, Reli gious Tales, and Realistic Tales, with an Introduction. Helsinki: 
Suomalainen Tiedeakatemia Academia Scientiarum Fenn ica, 2011. 619 p.

References

AGARKOVA Yu.A. «Ballada F. Shillera «Ivikovy zhuravli» v kontekste fi losofsko-es-
teticheskikh vzglyadov veymarskikh klassikov» [“F. Schiller’s Ballad “The Cranes of Ibycus” in 
the Context of the Philosophical and Aesthetic Views of the Weimar Classics”]. IN: Ural’skiy 
fi lologicheskiy vestnik. 2022. № 1. P. 15–24. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/ballada-
f-shillera-ivikovy-zhuravli-v-kontekste-fi losofsko-esteticheskih-vzglyadov-veymarskih-klas-
sikov/viewer (Date of access: 24.11.2025). (In Russian)

Adygskiye skazki. V 2-kh t. T. 1: Novellisticheskiye skazki / sost. Zh.G. Tkhamokova (Braye-
va) [Adyghe tales. In 2 volumes. Vol. 1: Novellistic tales. Comp. Zh.G. Tkhamokova (Braeva)]. 
Nal’chik: Izd. tsentr «El’-Fa», 2018. 836 p. (In Adyg)

ALIYEVA A.I. Poetika i stil’ volshebnykh skazok adygskikh narodov [Poetics and style of 
fairy tales of the Adyg peoples]. M.: Nauka, 1986. 280 p. (In Russian)

ANDREYEV N.P. Ukazatel’ skazochnykh syuzhetov po sisteme Aarne [Index of fairy tale 
plots according to the Aarne system]. L.: Gosudarstvennoye russkoye geografi cheskoye ob-
shchestvo, 1929. 120 p. (In Russian)

М.Ф. Бухуров. Сюжет ATU 960А «Ивиковы журавли» в адыгском эпосе



138

Вестник КБИГИ (KBIHR Bulletin). 2025. 4-2 (67)

ARAIS K.YA., MEDNE A.A. Ukazatel’ tipov latyshskikh narodnykh skazok [Index of types 
of Latvian folk tales]. Riga: Izdatel’stvo Zinatne, 1977. 528 p. (In Russian)

BUKHUROV M.F. Adygskaya bogatyrskaya skazka [Adyghe heroic fairy tale]. Nal’chik: 
Izdatel’skiy otdel KBIGI, 2015. 160 p. (In Russian)

Mify narodov mira. Entsiklopediya v 2-kh t. T. 1 / Gl. red. S.A. Tokarev [Myths of the peoples 
of the world. Encyclopedia in 2 volumes. Vol. 1. Ch. ed. S.A. Tokarev]. M.: Sovetskaya entsik-
lopediya, 1991. 671 p. (In Russian)

Narty. Adygskiy (cherkesskiy) epos. V 4-kh t. T. 2. Ozyrmes. Batraz. Ashamez / pod red. 
A.M. Gutova [Narts. Adyg (Circassian) epic. In 4 vol. Vol. 2. Ozyrmes. Batraz. Ashamez / edited by 
A.M. Gutov]. Nal’chik: Izdatel’skaya tipografi ya «Print Tsentr», 2024. 472 p. (In Adyg and Russian)

ROMASHKO S.A. Ivik [Ivik]. IN: Bol’shaya rossiyskaya entsiklopediya 2004–2017. 
URL: https://old.bigenc.ru/literature/text/1999288 (Date of access: 25.11.2025). (In Russian)

ROSHIYANU N. Traditsionnyye formuly skazki [Traditional formulas of the fairy tale].
M.: Nauka, 1974. 216 p. (In Russian)

Sravnitel’nyy ukazatel’ syuzhetov. Vostochnoslavyanskaya skazka [Comparative index of 
plots. East Slavic tale / Ex. ed. K.V. Chistov]. L.: Nauka, 1979. 438 p. (In Russian)

SULTAN KHAN-GIREY. Izbrannyye trudy i dokumenty / sost. M.N. Gubzhokova [Select-
ed Works and Documents / comp. M.N. Gubzhokova]. Maykop: OAO «Poligraf-Yug», 2009. 
672 p. (In Russian)

TKHAMOKOVA ZH.G. Adygskaya bytovaya skazka (syuzhetnyy sostav v sravnitel’nom os-
veshchenii) [Adyg household fairy tale (plot composition in comparative lighting)]. Nal’chik: 
Izd. otdel KBIGI, 2014. 222 p. (In Russian)

KHAKUASHEV A.Kh. Adygskiye prosvetiteli [Adyghe enlighteners]. Nal’chik: El’brus, 
1978. 260 p. (In Russian)

UTHER HANS-JÖRG. The Types of international Folktales. A Classifi cation and Bibliog-
raphy. Based on the System of Antti Aarne and Stith Thompson. Part 1: Animal Tales, Tales of 
Magic, Religious Tales, and Realistic Tales, with an Introduction. Helsinki: Suomalainen Tie-
deakatemia Academia Scientiarum Fennica, 2011. 619 p.

Информация об авторе
М.Ф. Бухуров – кандидат филологических наук, зав. сектором адыгского фольклор. 

Information about the author
M.F. Bukhurov – Candidate of Sciences (Philologу), Head of the Adyg Folklore Sector.

Статья поступила в редакцию 26.11.2025; одобрена после рецензирования 16.12.2025; 
принята к публикации 29.12.2025.

The article was submitted 26.11.2025; approved after revi ewing 16.12.2025; accepted for 
publication 29.12.2025.


